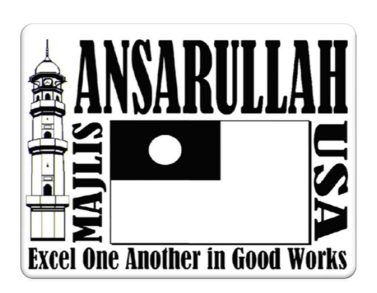




Muslims who believe in the Messiah, Hadrat Mirzā Ghulām Ahmad Qādiāni (May peace be on him)



## **Table of Content**

| ANSĀR PLEDGE                             | 5   |
|------------------------------------------|-----|
| ANSĀR CALENDAR FOR 2013                  | 5   |
| TOPICS FOR THE MONTHLY MEETINGS          | 7   |
| SELF-ASSESSMENT AND GOALS                | 9   |
| NATIONAL 'ĀMILA OF MAJLIS ANSĀRULLĀH USA | 10  |
| RESPONSIBILITIES OF ANSĀR                | 11  |
| EDUCATION SYLLABUS FOR 2013              | 12  |
| SUGGESTED ENGLISH LEARNING RESOURCES     | 12  |
| The Holy Qur'ān Section                  |     |
| BOOK SECTION                             |     |
| URDU SECTION                             | 125 |
| جصه قرآن مجيد                            | 226 |
| چھہ حدیث                                 | 220 |
| حب کتاب                                  | 218 |

## **Ansār Pledge**

Say this part three times:

Ash-hadu • allā ilāha • illallāhu • waḥdahū • lā sharīka lahū • wa ash-hadu • anna

muḥammadan • 'abduhū • wa rasūluh

اَشُهَدُانَ لاَّ اِلْهَ اللَّاللَّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَاَشُهَدُ اَنَّ كُعَمَّدًا اعَبُدُهُ وَرَسُولُهُ مُعَمَّدًا اعَبُدُهُ وَرَسُولُهُ

### Say this part once:

I bear witness that • there is none worthy of worship • except Allāh. • He is One • (and) has no partner, • and I bear witness • that Mohammad (May Peace and blessings of Allāh be on him) • is His servant and His messenger. •

### Say this part once:

I solemnly pledge that • I shall endeavor • throughout my life • for the propagation • and consolidation • of Ahmadiyyat in Islam, • and shall stand guard • in defense of • the institution of Khilafat. • I shall not hesitate • to offer any sacrifice • in this regard. • Moreover, • I shall exhort my children • to always remain dedicated • and devoted to Khilafat. • Insha'allāh.

#### Notes:

- 1. Text in (parenthesis) is not in the original Arabic text and has been added in the translation.
- 2. "•" in the text indicates where person leading the pledge should pause to allow members to repeat the same portion.

### **Ansār Calendar for 2013**

| Monthly Ansār General Meeting:                                                       | of every month at: AM/PM                       |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--|--|--|
| Local Ijtimā' on: a                                                                  | t                                              |  |  |  |
| Regional Ijtimā' on: a                                                               | t                                              |  |  |  |
| Jalsa Salana (Annual Convention): <u>June 2</u>                                      | 28-June 30 at Location will be announced latte |  |  |  |
| Ramadan: July 10 to August 08                                                        | ʻldul Fitr: <u>August 09 (Friday)</u>          |  |  |  |
| National Ijtimā': October 04-06 (Fri-Sun) at Baitur Rahman Mosque, Silver Spring, MD |                                                |  |  |  |
| 'Īdul Adha: October 16, 2013 (Wednesda                                               | <u>ay)</u>                                     |  |  |  |
| See http://ansarusa.org for Ta'līm e                                                 | exam and essay writing competition deadline.   |  |  |  |

### **Topics for the Monthly Meetings**

| Month | Holy Qur'ān*                                   | Hadith                 | Books                                                                                    | Moral Training **                                                               | Tablīgh                                                                                                                      | Health                                    |
|-------|------------------------------------------------|------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Jan   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 36             | Hadith # 1             | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 1)               | Salat – Friday Sermon June 22, 2012                                             | Qur'anic directives about Tāblīgh                                                                                            | Exercise & Nutrition                      |
| Feb   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 37-38          | Hadith # 2             | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 2)               | True love for the Holy Prophet (saw)  – Friday Sermon September 21, 2012        | Advice and example of the Holy Prophet, may peace be on him, on how to spread the message of Islām                           | Heart Health                              |
| Mar   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 39             | Hadith # 3             | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 3)               | The Correct Islamic View – Friday<br>Sermon May 6, 2011                         | The five methods of Tabligh outlined by the<br>Promised Messiah (peace be on him)                                            | Vitamins & Supplements                    |
| Apr   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 40             | Hadith # 4             | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 4)               | Promote the true character of the<br>Holy Prophet (saw) – September 28,<br>2012 | The major issues confronting Western societies today and how true Islam can help resolve them                                | Allergies                                 |
| May   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 41             | Hadith # 5             | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 5)               | Fulfill your obligations to mankind –<br>June 1, 2012                           | The future of Islam and the world as found in the prophecies of the Promised Messiah (peace be on him)                       | The Doctor's Visit                        |
| Jun   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 36–41(Review)  | Hadith # 1-5 (Review)  | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 1-5) -<br>Review | True Gratitude – July 13, 2012                                                  | Christianity - Facts to Fiction                                                                                              | Midlife Changes                           |
| Jul   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 52-53          | Hadith # 6 -7          | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 6)               | Ideal Spirit of Building and<br>Populating Mosques – April 27, 2012             | Biblical prophecies about the advent of Islām     Why Jesus (peace be on him) cannot come back                               | Fasting & Health                          |
| Aug   |                                                |                        |                                                                                          | Ramadan Break                                                                   |                                                                                                                              |                                           |
| Sep   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 54-55          | Hadith # 8             | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 7)               | The Prophet (saw) for Mankind –<br>October 5, 2012                              | The Promised Messiah (may peace be upon him) fulfills the prophecies concerning the second coming of Jesus (peace be on him) | Life After Retirement                     |
| Oct   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 56             | Hadith # 9             | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 8)               | Patience, Steadfastness, Astaghfar<br>and Darood – April 13, 2012               | The truth of the Promised Messiah (peace be on him) according to the Holy Qur'ān and Ahadith                                 | Adult Vaccination &<br>Annual Vaccination |
| Nov   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 57-58          | Hadith # 10            | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 9)               | "Vie with one another in goodness" – November 9, 2012                           | The Fallacy of the Lahori view versus the true status of the Promised Messiah (peace be on him)                              | Influenza & Pneumonia                     |
| Dec   | Surah Āl Nur (Ch. 24)<br>Verses 52-58 (Review) | Hadith # 6-10 (Review) | Conditions of Bai'at and<br>Responsibilities of an<br>Ahmadī (Condition 10)              | Al-Fatihah, The Essence of Qur'anic<br>Teaching – February 10, 2012             | The Ahmadiyya Khilāfat is the solution to the problems faced by the Muslim world                                             | Over weight and Obesity                   |

<sup>\*</sup> Holy Qur'ān syllabus includes memorization, translation, and commentary of selected verses

<sup>\*\*</sup> FS refers to Friday Sermon by Hadrat Khalīfatul-Masīh (ayyadahullahu ta'ala binasrihil-'aziz) available at http://alislam.org/archives.

## **Self-Assessment and Goals**

| Name: | Jamā'at Member Code: |  |
|-------|----------------------|--|
|       |                      |  |

| MEASURE                       | GOAL             | RESULTS    |  |  |  |
|-------------------------------|------------------|------------|--|--|--|
| Finance                       |                  |            |  |  |  |
| Ansār Dues                    | /                |            |  |  |  |
| Ijtimā' Dues                  | /                |            |  |  |  |
| Publication Dues              | \$10 / year      |            |  |  |  |
| Tāhrīk Jadīd Dues             | /                |            |  |  |  |
| Waqf Jadīd Dues               | /                |            |  |  |  |
| Education                     |                  |            |  |  |  |
| Ta'līm Exam I of 2013         | By June 15, 2013 |            |  |  |  |
| Ta'līm Exam II of 2013        | By Dec 15, 2013  |            |  |  |  |
| Health. Height:               | inches           | Weight: lb |  |  |  |
| BMI (Body Mass Index)         | 20 to 25         |            |  |  |  |
| Blood Pressure                | Under 120/80     |            |  |  |  |
| Cholesterol - Total           | 125 - 200 mg/dL  |            |  |  |  |
| Cholesterol - HDL (good)      | Over 40 mg/dL    |            |  |  |  |
| Cholesterol - LDL (bad)       | Under 100 mg/dL  |            |  |  |  |
| Glucose (fasting)             | 65 to 100 mg/dL  |            |  |  |  |
| Triglycerides                 | Under 150 mg/dL  |            |  |  |  |
| Other Personal Goals for 2013 |                  |            |  |  |  |
|                               |                  |            |  |  |  |
|                               |                  |            |  |  |  |
|                               |                  |            |  |  |  |
|                               |                  |            |  |  |  |
|                               |                  |            |  |  |  |

## National 'Āmila of Majlis Ansārullāh USA

| No | NAME                    | OFFICE                                                     | E-mail                         | CELL         |
|----|-------------------------|------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------|
| 1  | Wajeeh Bajwa            | Sadr                                                       | sadr@ansarusa.org              | 919-632-9567 |
| 2  | Khaled Ata              | Nā'ib Sadr Awwal                                           | naibsadr.awwal@ansarusa.org    | 301-275-9535 |
| 3  | Imran Hayee             | Nā'ib Sadr Saf Dom                                         | naibsadr.safdom@ansarusa.org   | 732-801-4657 |
| 4  | Naseem Ahmed Waseem     | Mu'āwin Sadr (IT)                                          | muawinsadr.it@ansarusa.org     | 732-213-6743 |
| 5  | Basit Khan              | Mu'āwin Sadr (Special<br>Projects)                         | muawinsadr.sp@ansarusa.org     | 410-530-8235 |
| 6  | Maqbool Ahmad Tahir     | Qā'id Umumi                                                | qaid.umumi@ansarusa.org        | 248-470-2162 |
| 7  | Rafiuddin Malik         | Qā'id Ishā'at (Publication)                                | qaid.publication@ansarusa.org  | 614-915-4375 |
| 8  | Rizwan Qadir            | Qā'id Ithar (Social Services)                              | qaid.ithar@ansarusa.org        | 248-840-4417 |
| 9  | Munawar A. Saqib        | Qā'id Māl (Finance)                                        | qaid.mal@ansarusa.org          | 856-495-6421 |
| 10 | Monas Ahmad Chaudry     | Qā'id Ta'līm (Education)                                   | qaid.talim@ansarusa.org        | 714-488-7407 |
| 11 | Syed Fazal Ahmed        | Qā'id Ta'līmul Qur'ān<br>(Education of the Holy<br>Qur'ān) | qaid.talimulquran@ansarusa.org | 215-805-3610 |
| 12 | Syed Sajid Ahmad        | Qā'id Tablīgh (Preaching)                                  | qaid.tabligh@ansarusa.org      | 701-200-7147 |
| 13 | Hassiem Abdullah Babatu | Qā'id Tāhrīk Jadīd                                         | qaid.tj@ansarusa.org           | 414-305-9188 |
| 14 | Muneeb Ahmad            | Qā'id Tajnid (Membership)                                  | qaid.tajnid@ansarusa.org       | 920-279-6298 |
| 15 | Muhammed K. Owusu       | Qā'id Tarbiyat (Training)                                  | qaid.tarbiyat@ansarusa.org     | 804-512-8621 |
| 16 | Waseem Ahmad            | Qā'id Tarbiyat Nau<br>Mubā'i'īn (New Converts)             | gaid.newconverts@ansarusa.org  | 317-450-0278 |
| 17 | Kalim Wali              | Qā'id Waqf Jadīd                                           | qaid.wj@ansarusa.org           | 314-522-6377 |
| 18 | Tanvir Ahmad            | Qā'id Zehanat wa Sehat-e-<br>Jismani (Health)              | qaid.health@ansarusa.org       | 760-705-8888 |
| 19 | M. Dawood Munir         | Auditor                                                    | Auditor@ansarusa.org           | 832-526-8614 |

### Responsibilities of Ansār

Adopted from Constitution of Majlis Ansārullāh (revised February 2, 2012)

### **Aims and Objectives**

- 3. Majlis Ansārullāh shall have the following aims and objectives:
  - a. To establish an organization for all Ahmadi men over the age of forty.
  - b. To inculcate the following amongst its members:
    - i. The love of Allāh.
    - ii. The spirit to promote and propagate the teachings of Islam.
    - iii. The enthusiasm to call to Islam and serve mankind.
    - iv. The spiritual and moral training of children and youth.
    - v. The spirit of protecting the institution of Khilafat.
    - vi. The spirit of placing collective interests above individual interests.
  - c. It shall purely be a religious organization with no political interest whatsoever.
- 8. a. Every male Ahmadi above the age of 40 years shall be a member of this Majlis.
  - b. The members of Majlis Ansārullāh shall be divided into two age groups:
     Saf Awwal shall consist of members over 55 years.
     Saf Dom shall consist of members between 40 and 55 years
  - c. An Ahmadi who does not owe allegiance to Hadrat Khalīfatul Masih shall not be eligible for membership.

### **Duties of members**

- 190. To carry out orders of Hadrat Khalīfatul Masih and the officers appointed by him.
- 191. To carry out the orders of Sadr Majlis, Nā'ib Sadr Awwal, Nā'ib Sadr Saf Dom and other office bearers of the Majlis.
- 193. To regularly carry out all the programs of Majlis Ansārullāh.
- 194. To abide by the prescribed reformative measures in the event of negligence or default.
- 195. It shall be necessary that all the office-bearers and members are fully aware of the rules and regulations contained in the Constitution and abide by them.

### **Financial Obligations**

192. To pay the prescribed subscriptions of Majlis Ansārullāh. In case of financial inability, a member may obtain exemption from Sadr Majlis.

### Prescribed Rates of Ansār Chanda (Dues) for earning members:

- Ansār dues are 1% of the take home income.
- ljtimā' dues are 1/8 of the total Ansār dues
- Publication dues are \$10 yearly per Ansār

### Prescribed Rates of Ansar Chanda (Dues) for non-earning members:

- Ansār dues: \$24/Year
- ljtimā' dues: \$12/year
- 22. c ii. Any member who is in arrears as regard dues of Majlis Ansārullāh shall not be allowed to participate or vote in the elections of Majlis Ansārullāh.
  - iii. A member who is in arrears of obligatory dues (Chanda Ām/Wasiyat, Chanda Jalsa Salana) for six months or more shall not be eligible to vote or become an office-bearer.

## **Education Syllabus for 2013**

### The Holy Qur'an:

Chapter 24, Surah Āl Nur Verses: 36-41 (From January – June 2013). Chapter 24, Surah Āl Nur Verses: 52-58 (From July - December 2013).

Every household should have at least one copy of Holy Qur'ān with either English or Urdu translation. http://www.alislam.org/quran/search2/showChapter.php?ch=24

Hadith: Given on Pages 16 to 27

January to June: Hadīth No: 1 to 5
July to December: Hadīth No: 6 to 10

**Book:** "Conditions of Bai'at and Responsibilities of an Ahmadī"/"Shara'it e bait aur Ahmadī Ki zimmedarian"

January to June: Conditions 1 to 5July to December: Conditions 6 to 10

**Essay Writing Competition:** Deadline to submit essay is July 31, 2013

### **Topics:**

- 1. Importance of congregational salāt in an Ahmadī Muslim family
- 2. How to inculcate love of Allah in our children in a society where materialism rules
- 3. Significance of prayers in parenting

### **Instructions (All essays must):**

- Be in English, on one of the approved topics (listed above)
- Contain between 2,500 and 3,500 words.
- Be submitted in MS Word format.
- Be free of spelling and factual errors.
- List all bibliographic references.

**Prizes:** The following prizes will be awarded at National Ijtimā':

First: \$300.00 Second: \$200.00 Third: \$100.00

Essay should be submitted to Qā'id Ta'lim (Education), Monas Ahmad Chaudry (714-488-7407), E-mail at: <a href="mailto:gaid.talim@ansarusa.org">gaid.talim@ansarusa.org</a> or submitted by mail on CD (in MS Word format) to: Monas Ahmad Chaudry, 2859 E Stearns St, Brea, CA 92821-4710

### **Suggested English Learning Resources:**

 http://www.1-language.com or for Free Materials http://www.usalearns.org/index/

## The Holy Qur'an Section

### Chapter 24, Surah Āl Nur Verses: 36-41

36. Allāh is the Light of the heavens and the earth. The similitude of His light is as a *lustrous* niche, wherein is a lamp. The lamp is in a glass. The glass is as it were a glittering star. It is lit from a blessed tree—an olive—neither of the east nor of the west, whose oil would well-nigh glow forth even though fire touched it not. Light upon light! Allāh guides to His light whomsoever He will. And Allāh sets forth parables to men, and Allāh knows all things full well.

37. This light is now lit in houses with regard to which Allāh has ordained that they be exalted and that His name be remembered in them. Therein is He glorified in the mornings and the evenings

38. By men, whom neither merchandise nor traffic diverts from the remembrance of Allāh and the observance of Prayer, and the giving of the Zakāt. They fear a day in which hearts and eyes will be agitated,

آىلىك ئۇزالىقىلمۇت ۋالازىن ، مَقَلُ ئىۋرۇ كىشكوۋ فىيھا مىضتاخ ، آلىيىشتاخ يۇ ئېكىچى ، آلزُجاچىڭ كانگھا گۆكك كۆچ ئىۋقىد مىن شىجرق ئىلىزكىد زىئىۋنىد لاشىزىتىد قىلاغىرىتىد ، يېكىك ئىئىلىك ئىۋىد ئىلىدى اىلىك لىئۇرۇ مىن ئىشاد ، و ئىۋىد ئىلىدى اىلىك لىئۇرۇ مىن ئىشاد ، و ئىشىرىك اىلىكالىلىلىس ، داىلىكىلى شىۋى تىلىدىگىلى

فِيْ بُيُوْسِ اَذِنَ اللَّهُ آنْ تُرْفَعَ وَيُهِ ذَكَرَ فِيْ جَلَاسُمُهُ وَيُسَيِّحُ لَهُ فِيْهَا بِالْخُدُوِّ وَاكْاصَالِ اللَّ

رِجَالُ ﴿ لَا تُلْهِيْهِمْ يَجَارَةً وَ لَا بَيْعُ عَنَ ذِكْرِ اللهِ وَ إِقَامِ الصَّلُوةِ وَ إِيْتَاءِ

الزَّكُوةِ مِّ يَكَا فُوْنَ يَهُمَّا تَتَقَلَّبُ

الزَّكُوةِ مِّ يَكَا فُوْنَ يَهُمَّا تَتَقَلَّبُ

وَيْهِ الْقُلُوبُ وَ الْآيْصَا رُهُمُّ

- 39. So that Allāh may give them the best reward of their deeds, and give them increase out of His bounty. And Allāh does provide for whomsoever He pleases without measure.
- \*40. And as to those who disbelieve, their deeds are like a mirage in a desert. The thirsty one thinks it to be water until, when he comes up to it, he finds it to be nothing. And he finds Allāh near him, Who then fully pays him his account; and Allāh is swift at reckoning.
  - 41. Or their deeds are like thick darkness in a vast and deep sea, which a wave covers, over which there is another wave, above which are clouds: layers of darkness, one upon another. When he holds out his hand, he can hardly see it: and he whom Allāh gives no light—for him there is no light at all.

لِيَجْزِيَهُمُ اللهُ آحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَ يَزِيْدَهُمُ قِنْ فَضْلِهِ ﴿ وَاللّٰهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِحِسَابِ

وَ الَّذِيْنَ كُفَرُوْا آعَمَالُهُمْ كَسَرَابُ يِقِيْعَةِ يَحْسَبُهُ الظَّمَانُ مَاءً عَتَى إِذَا جَاءَةُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْعًا وَ وَجَدَا لِلْهُ عِنْدَةُ فَوَقْبُهُ حِسَابَهُ ا وَاللّٰهُ سَرِيْحُ الْحِسَابِ اللهِ

آوْكَطُلُمْتِ فِي بَحْرٍ لَّجِيٍّ يَتَعْشَمهُ مَوْجُ مِّنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّنْ فَوْقِهِ سَكَابُ طُلُمْتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ، لِذَآ آخَرَجَ يَعَدُهُ لَمْ يَكَدْ يَرْمِهَا وَمَنْ لِذَآ آخَرَجَ يَعْدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرْمِهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ تُوْرِكُ

### Chapter 24, Surah Āl Nur Verses: 52-58

- 52. The response of the believers, when they are called to Allāh and His Messenger in order that he may judge between them, is only that they say: 'We hear and we obey.' And it is they who will prosper.
- 53. And whoso obeys Allāh and His Messenger, and fears Allāh, and takes Him as a shield *for protection*, it is they who will be successful.

رِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُوَّا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمُ آنَ يَسَقُولُوْا سَمِعْنَا وَ اَطَعْنَا وَ اُولِيكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ

وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ رَسُولَهَ وَ يَهْشَ اللَّهَ وَ يَتَقَاءِ فَأُولِفِكَ هُمُ الْفَآئِرُونَ

- 54. And they swear by Allāh their strongest oaths that, if thou command them, they will surely go forth. Say, 'Swear not; what is required is actual obedience in what is right. Surely, Allāh is well aware of what you do.'
- \*55. Say, 'Obey Allāh, and obey the Messenger.' But if you turn away, then upon him is his burden, and upon you is your burden. And if you obey him, you will be rightly guided. And the messenger is not responsible but for the plain delivery of the Message.
- 56. Allāh has promised to those among you who believe and do good works that He will surely make them Successors in the earth, as He made Successors from among those who were before them; and that He will surely establish for them their religion which He has chosen for them; and that He will surely give them in exchange security and peace after their fear: They will worship Me, and they will not associate anything with Me. Then whoso is ungrateful after that, they will be the rebellious.
- 57. And observe Prayer and give the Zakāt and obey the Messenger, that you may be shown mercy.
- 58. Think not that those who disbelieve can frustrate *Our plan* in the earth; their abode is Hell; and it is indeed an evil resort.

وَ اَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمْ لَئِنْ
 اَمَرْتَهُمْ لَيَخْرُجُنَّ وَثُل لَا تُقْسِمُوا بِ
 طَاعَةً مَّعْرُدُفَةً وإنَّ الله خَبِيْرُ بِمَا
 تَعْمَلُونَ ﴿

قُلْ آطِيْعُوا اللَّهَ وَآطِيْعُوا الرَّسُولَ مِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُوِّلَ وَ عَلَيْكُمْ مَّاحُوِّلْتُمُ وَإِنْ تُطِيْعُوهُ تَهْتَدُوا وَ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْعُ الْمُهِ يُنُ

وَعَدَ اللهُ الّذِينَ السَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَّاخِيتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الْاَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَهُمْ وَيُنَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَرِّ لَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ آمَنًا اللَّهِ مَنْ لَهُمْ يَعْبُدُونَنِيْ لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْطًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدُ ذٰلِكَ فَأُولِكِكَ هُمُوالْفُسِقُونَ اللَّ

وَ اَقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَأَتُوا الزَّحُوةَ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ الرَّدُسَةِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مُحْجِزِيْنَ فِي الْاَرْضَ وَمَأْذِمُمُ النَّارُ وَلَيِئْسَ الْمَصِيْرُهُ

## **Hadith Section**

### Hadīth No 1:

Hadrat Anas (peace be on him) narrates that Prophet of Allāh (may peace and blessings of Allah be on him) stated that there are three things that if a person possesses, he will taste the deliciousness and sweetness of faith. That, God and His Prophet are dearer to him above all; and that, he or she loves someone for Allah's sake only; and that, he, after Allah pulled him out of disbelief, abhors to return to disbelief just as he abhors being thrown in fire.

### Hadīth No 2:

Hadrat Abu Hurrairah (peace be on him) narrates that Prophet of Allāh (may peace and blessings of Allah be on him) stated that our God descends down every night to the nearest skies. When a third of the night remains then Allah inquires is there anyone who calls upon Me so that I can answer the caller, is there anyone who begs of Me so that I can give him, is there anyone who asks for forgiveness so that I grant forgiveness to him.

کرہے تو میں اسکو بخش دوں!

### Hadīth No 3:

عن آبی حصر بند و مستم الله عنه قال: قال بسول الله عنه قال: قال بسول الله الله علیه و ستم الله عنه الله الله علیه و ستم الله عنه الله علیه و ستم الله عنه الله علیه و ستم الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عليه عضرت الومريه في بيان كرت بي كم انحفرت صلى الله عليه و منه فراي جوشنم بي جا بتا ہے كم الله تعالى تكايف كے وقت الله عنه كو قت الله عنه كر و قبل كر

Hadrat Abu Hurraira (peace be on him) narrates that Prophet of Allāh (may peace and blessings of Allah be on him) stated that a person who desires that Allah grants acceptance to his prayers at the time of difficulties and distresses should pray abundantly at the time of ease.

### Hadīth No 4:

عَنْ أَبِى هُرَيْرَةً رَضِىَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا مِنْ احَدٍ يُسَلِّمُ عَلَى اللَّ رَدَّ الله عَلَى دُوْجِى آدُدُ عَلَيْهِ السَّلَامَ۔

( ابوداؤد کتاب المناسك باب ذیارة القبور)
حضرت ابو ہریرة تغییان کرتے ہیں کہ آنخفرت صلی الدعلیہ
وسلم نے فرمایا جو شخص بھی مجھ پر سلام بھیج گا اس کا جواب
دینے کیلئے اللہ تعالیٰ میری رُوح کو واپس لوٹا دیگا تاکہ ہیں اس
کے سلام کا جواب دیے سکوں۔ ( لینی آنخفرت صلی اللہ علیہ
وسلم پر سلام بھینے والے کو اکس درود کا ایسا اجر اور تواب

Hadrat Abu Hurrairah (peace be on him) narrates that Prophet of Allāh (may peace and blessings of Allah be on him) stated that the person who will invoke peace on me, Allah will return my soul back to me so that I reply to his invocation of peace (this means that the one who invokes peace on the Holy Prophet (peace and blessings of Allah be on him) will get the reward and blessings of this salutation as if the Holy Prophet (peace and blessings of Allah be on him) himself is responding to him).

طے کا جیسے خود حضور سلام و درود کا جواب مرحمت فرما رہے ہوں)

### Hadīth No 5:

عَنْ وَالِصَةَ بُنِ مَعْبَدٍ رَضِى الله عَنْهُ قَالَ : جِئْتَ اتَيُعْتُ رَسُولَ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ : جِئْتَ تَسُالُ عَنِ الْبِرِّ ؟ قُلْتُ ، نَعَمْ - فَقَالَ : إِسْتَفْتِ قَلْبَ وَلَا الله عَنِ الْبِرِّ ؟ قُلْتُ ، نَعَمْ - فَقَالَ : إِسْتَفْتِ قَلْبَ وَالْبِيْةِ النَّفْسُ وَاطْمَأَنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ وَالْإِثْمُ اللّهِ الْقَلْبُ وَالْإِثْمُ اللّهِ الْقَلْبُ وَالْإِثْمُ اللّهِ اللّهَ اللّهُ وَالْمُعَلِّ فِي الضّائِقِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ لَى خدمت على حاضر بوا - آبِ فَ فَرَايا - كِيا تَمْ بَيلِي كَ مَعْلَى لِو جِهِنَ آئِ مِعْ اللّهُ وَلَى عَلَيْ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّ

Hadrat Wabisa bin Ma'bad (peace be on him) narrates that once I visited the Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be upon him) and he asked me, "Are you here to inquire about piety?" I responded, Yes. The Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be upon him) replied, Ask your heart, piety is that upon which your mind finds satisfaction and your heart find satisfaction. And, sin is that which bothers your mind and becomes the cause of anxiety for your heart even if people give edict to justify it for you and call it right.

### Hadīth No 6:

عن ابن مستعند رفوی الله عنه قال سمعند رفای الله عنه قال سمعند رسول الله صلی الله عملی و سلّم یکو و سلّم یکول و فرت میکند و سلّم یکول و فرت میکند و الله المحرا شمیع منا شیما فیکند و سلّم المحمد فرت میکند المحد من المحد المحد عن المحد الم

Hadrat Ibn Mas'ud (peace be on him) narrates that Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be on him) stated that May Almighty Allah flourish that person who heard something from me and conveyed it accurately to others because there are many who remember it better than the ones who heard it originally.

### Hadīth No 7:

عنو ابن عَبَّاسٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْجَنَّةِ فَالْ تَعُوْا قَالُوا عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْجَنَّةِ وَمَا رِيَاصُ الْجَنَّةِ وَقَالَ مَجَالِسُ الْجِلْمِ عَلَيْهِ وَمَا رِيَاصُ الْجَنَّةِ وَقَالَ مَجَالِسُ الْجِلْمِ الْجَلْمِ اللهُ وَمَا رِيَاصُ الْجَنَّةِ وَقَالَ مَجَالِسُ الْجِلْمِ اللهِ فَى اللهِ الترفيب الله الترفيب الله الترفيب في مجالسة العلماء له جال لله في الكبير الترفيب الترفيب عبد الله في الكبير عباس على الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

Hadrat Abdullah bin Abbas (peace be on him) narrates that Holy Prophet of Allah (may peace and blessings of Allah be on him) stated that when you walk through the gardens of heaven, graze a lot. The companions inquired what was meant by the gardens of heaven. He replied that educational gatherings (meaning, acquire as much knowledge as you can in such gatherings).

### Hadīth No 8:

عَنْ آبِیْ تَتَادَةً رَضِیَ اللّٰهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلّٰی اللّٰهُ عَلَیْهِ وَسَلّمَ خَیْرَ مَا یَخْلُفُ الرّجُلُ مِنْ بَعْدِهِ اللّٰهِ صَلّٰی اللّٰهُ عَلَیْهِ وَسَلّمَ خَیْرَ مَا یَخْلُفُ الرّجُلُ مِنْ بَعْدِهِ ثَلَاثٌ وَلَدٌ صَالِحٌ یَدُعُولَهُ وَصَدْ قَدَّ تَجْرِیٰ یَبْلُغُهُ اجْرُها ثَلَاثٌ وَلَدٌ صَالِحٌ یَدُعُولَهُ وَصَدْ قَدَ تَجْرِیٰ یَبْلُغُهُ اجْرُها وَ عَلْمُ یَعْمَلُ بِهِ بَعْدَةً و (ابن ماجه باب تواب معلمالناس) وعرت ابوقناده بیان کرتے ہیں کرآ تخرت میلی الله علیہ وسلم نے فرمایا بہترین چیزیں جوالنان اپنی موت کے بعد بیجیج چیور جاتا ہے وہ تین ہیں۔ نیک اولاد جو اس کیلئے دعاگو ہو۔ صدقہ جاریہ جس کا تواب اسے پہنچیا رہے اور ایسا علم حس پر اس کے بعد والے علی کرتے رہیں ۔

Hadrat Abu Qatada (peace be on him) narrates that Prophet of Allah (may peace and blessings of Allah be on him) stated that there are three excellent things that a person leaves behind after his death: pious child who prays for him; a charitable act whose ongoing blessings continue to reach him; and such knowledge on which people coming after him continue to act upon.

### Hadīth No 9:

Hadrat Zaid bin Arqam (peace be on him) narrates that Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be on him) use to pray, O my Allāh! I seek your protection from knowledge that does not benefit; heart that does not have Your fear; self that does not satiate; and prayer that does not gain acceptance.

### Hadīth No 10:

Hadrat Bashir bin Abdul Mundhir (peace be on him) narrates that the Holy Prophet of Allāh (may peace and blessings of Allah be on him) said that the one who does not recite the Holy Qur'ān melodiously is not one of us.

## **Book Section**

# CONDITION

The initiate shall solemnly promise that he/she shall abstain from shirk [associating any partner with God] right up to the day of his/her death.

### Almighty Allah Will Not Forgive Shirk

Allah the Almighty says in sūrah al-Nisā', verse forty-nine:

'Surely, Allah will not forgive that any partner be associated with Him; but He will forgive whatever is short of that to whomsoever He pleases. And whoso associates partners with Allah has indeed devised a very great sin.'

The Promised Messiahas says in this respect that:

Similarly, Allah has said in the Holy Qur'an:

CONDITIONS OF BAI'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

This means that every sin is forgivable except shirk. Therefore, do not go near shirk and consider it to be a forbidden tree. (Damīmah Toḥfah-e-Golarhviyyah, Rūḥānī Khazā'in, vol. 17, pp. 323–324, footnote)

### Then the Promised Messiahas says:

Shirk here does not merely mean bowing before stones, etc.; rather, it is also *shirk* that you should depend entirely on worldly means and emphasise worldly idols. This is what *shirk* is. (Al-Hakam, vol. 7, No. 24, June 30, 1903, p. 11)

Almighty Allah says in the Holy Qur'an:7

And remember when Luqmān said to his son while exhorting him, 'O my dear son! associate not partners with Allah. Surely, associating partners with God is a grievous wrong.'

The Holy Prophet<sup>sa</sup> feared the spread of *shirk* in his *ummah* [followers]. One *ḥadīth* states:

'Ubādah Bin Nasī told us about Shaddād Bin 'Aus that he was crying. He was asked, 'Why do you cry?' He replied, 'I have remembered something that I heard from the Holy Prophet<sup>sa</sup> and it has made me cry. I heard the Holy Prophet<sup>sa</sup> say that, "I fear about *shirk* and their secret desires in my *ummah*." I asked, "O Prophet of Allah, will your people be involved in *shirk* after you?" The Holy Prophet<sup>sa</sup> responded, "Yes, even though

<sup>7. (</sup>Luqmān, 31:14)

my people will not worship the sun and the moon, the idol and the stone, they will suffer from ostentations in their actions and they will be prey to their hidden desires. One of them will start the day fasting but then he will come across a desire and he will break the fast and indulge in his desire." (Musnadu Alimadabni Ḥańbal, vol. 4. p. 124, printed in Beirut)

### Diverse Forms of Shirk

It is clear from this hadith that even if one does not indulge in manifest shirk of worshipping idols or the moon, resorting to ostentation and following one's desires are also forms of shirk. If an employee exceeds the limits of due obedience to his employer, and by way of flattery praises him and believes that his sustenance depends on him, that too is a form of shirk. If someone is proud of his sons and believes that he has so many sons who are growing up and would gain employment, make earnings and take care of him, or that none of his collaterals would be able to compete with him because of his grown sons, that too is shirk. (In the Indian subcontinent, rather in the entire third world, such competition with collaterals is a loathsome habit.) Such people rely entirely upon their sons who turn out to be disobedient, or die in accidents, or become disabled; the entire support of such people thereby falls to the ground.

The Promised Messiahas says:

Tauhīd [Unity of God] does not simply mean that you say  $l\bar{a}$   $il\bar{a}ha$   $illAll\bar{a}h^8$  with your tongue but then hide hundreds of

idols in your heart. Anyone who gives reverence to his own plans, mischief or clever designs as he should revere God, or depends upon another person as one should depend upon God alone, or reveres his own ego as he should revere God alone, in all such conditions he is an idol-worshipper in the sight of Allah. Idols are not merely those that are made of gold, silver, copper or stones. Rather, every thing, every statement, or every deed, which is revered in a manner that befits Almighty Allah alone, is an idol in the sight of Allah.... Remember that the true Unity of God, which God requires us to affirm and upon which salvation depends, is to believe that God in His Being is free from every associate, whether it be an idol or a human being, or the Sun or Moon, or one's ego, or one's cunning or deceit; it is also to conceive of no one as possessing power in opposition to Him, nor to accept anyone as Sustainer, nor to hold anyone as bestowing honour or disgrace, nor to consider anyone as Helper or Supporter; and it is also to confine one's love to Him and one's worship, and one's humility, and one's hopes, and one's fear to Him. No Unity can be complete without the following three types of particularisations. First, there is the Unity of Being-that is, to conceive the whole universe as nonexistent in contrast with Him and to consider it mortal and lacking reality. Secondly, the Unity of Attributes-that is that Rabūbiyyat [Lordship] and Ulūhiyyat [Godhead] are confined to His Being and that all others who appear as sustainers or benefactors are only a part of the system set up by His hand. Thirdly, the Unity of love, sincerity and devotion-that is, not to consider anyone as an associate of God in the matter of love and worship and to be

<sup>8.</sup> There is none worthy of worship except Allah.

Condition I

entirely lost in Him. (Sirāj-ud-Dīn 'Īsā'ī ke Chār Swāloń kā Jawāb, Rūḥānī Khazā'in, vol. 12, pp. 349-350)

I have briefly explained this before. In this respect, Ḥaḍrat Khalīfatul Masīḥ I<sup>ra</sup> says:

To associate anyone in the name, action, or worship of Allah constitutes shirk, and to carry out all good deeds solely for the pleasure of Allah is called worship. People believe that there is no Creator except Allah, and they also believe that life and death are in the hands of Allah Who has complete control and power over them. Even though they believe in this, they prostate in front of others, tell lies, and perform circuits before others. Instead of worshipping Allah, they worship others; instead of fasting for Allah, they fast for others; and instead of praying to Allah, they pray to others and give alms for them. To uproot these false notions, Almighty Allah raised the Holy Prophet Muḥammad<sup>52</sup>. (Khuṭabāt-e-Nūr, pp. 7–8)

19

# CONDITION

That he/she shall keep away from falsehood, fornication/adultery, trespasses of the eye, debauchery, dissipation, cruelty, dishonesty, mischief and rebellion; and that he/she will not permit himself/ herself to be carried away by passions, however strong they might be.

Nine kinds of sins are mentioned in this condition, and the initiate, everyone who claims to belong to the Jamā'at of the Promised Messiah<sup>as</sup>, should eschew those sins.

### Falsehood—the Greatest of Evils

Indeed, falsehood is the greatest of all evils. Once someone asked the Holy Prophet<sup>sa</sup> for advice because that person was suffering from many weaknesses and did not think that he could leave all of them at once. The Holy Prophet<sup>sa</sup> told him, 'Promise that you will always speak the truth and will never tell a lie.' Just by adopting the path of truthfulness, he was

freed from all of his sins one by one. Whenever he thought of committing a sin, he thought that if he were caught he would be presented before the Holy Prophet<sup>sa</sup>. He had promised not to tell a lie. If he were to speak the truth [about the act], he might be humiliated or punished. Gradually, he was freed from all his sins. Indeed, falsehood is the root of all evils.

I will now elaborate upon this further. Almighty Allah says in the Holy Qur'an:<sup>9</sup>

That is God's commandment. And whose honours the sacred things of Allah, it will be good for him with his Lord. And cattle are made lawful to you but not that which has been announced to you. Shun therefore the abomination of idols, and shun false speech.

Here, uttering falsehood has been mentioned together with shirk. Allah also says:<sup>10</sup>

Hearken, it is to Allah alone that sincere obedience is due. And those who take for protectors others beside Him say, 'We serve them only that they may bring us near to Allah in station.' Surely, Allah will judge between them concerning that

<sup>(</sup>al-Ḥajj, 22:31)

<sup>(</sup>al-Zumar, 39:4)

wherein they differ. Surely, Allah guides not him who is an ungrateful liar.

There is another hadīth in Ṣaḥīḥ Muslim:

Ḥaḍrat 'Abdullāh Bin 'Amr Bin al-'Āṣra relates that the Holy Prophetsa said, 'Whoever has the following four characteristics is a real hypocrite, and whoever has one of these characteristics has an element of hypocrisy until he leaves that habit:

- When he speaks, he tells a lie. [His speech is mingled with falsehood, and he utters falsehood.]
- · When he makes a contract, he breaks it.
- When he makes a promise, he breaks it. [This is also a form of faslehood.]
- · When he argues, he starts using foul language."

All of these characteristics are related to the telling of lies. Then there is another *hadīth*.

Ḥaḍrat Imam Mālik<sup>ra</sup> relates that, 'I have heard that Ḥaḍrat 'Abdullāh Bin Mas'ūd<sup>ra</sup> used to say, "Adopt truthfulness because truthfulness leads towards virtue, and virtue leads to Paradise. Avoid falsehood because falsehood leads to disobedience, and disobedience conveys one to Hell. Do you not know that it is said that such and such spoke the truth and obeyed; or that he lied and was involved in sin?" (Al-Mu'aṭṭā Lil Imam Mālik, Kitāb-ul-Jāmi', Bābu mā jā'a fiṣ-ṣidqi wal-kadhib)

Then there is a hadīth in Musnadu Ahmadabni Ḥanbal:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> relates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Whoever invited a young child to give him something and did not do so, it would be counted as a lie.' (Musnadu Alimadabni Ḥańbal, vol. 2, p. 452, printed in Beirut)

This point is very important for moral training. Keep in mind that for the moral training of children you should not say such things even by way of jest. Otherwise, children will pick up the habit of telling lies in daily conversation, and lying would become a firm habit later in their lives. Gradually they will lose all feelings and inhibitions against telling lies.

Ḥaḍrat Ibn-e-Mas'ūd<sup>ra</sup> has related that the Holy Prophet<sup>ra</sup> said, 'Truth guides to virtue, and virtue guides to Paradise. A person keeps telling the truth till in the sight of Allah he is named truthful. Lying leads to vice, and vice leads to the Fire; and a person keeps lying till in the sight of Allah he is named a liar.' (Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Kitābul-Adabi, Bābu Qaulillāhe Ittaqullāha wa kūnū ma'aṣ Ṣādiqīn)

Ḥaḍrat 'Abdullāh Bin 'Amr Bin al-'Āṣra narrates that, 'A man came to the Holy Prophetsa and said, 'O Prophet of Allah, what are the deeds that lead to Paradise?' The Holy Prophetsa replied, 'Speaking the truth. When a servant of Allah speaks the truth, he becomes an obedient servant, and when he becomes an obedient servant, he becomes a true believer, and a true believer finally enters Paradise.' The man asked again, 'O Prophet of Allah, what is the action that leads to Hell?' The Holy Prophetsa replied, 'Falsehood. When someone tells a lie, he becomes disobedient, and disobedience is kufr [disbelief], and someone who is established on disbelief finally enters Hell.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 2, p. 176, printed in Beirut)

### The Promised Messiahas says:

The Holy Qur'an has regarded the uttering of falsehood to be an abomination as Allah says:<sup>11</sup>

Here the words falsehood and idolatry have been used in conjunction. Indeed, falsehood is an idol because otherwise no one would leave the truth. Just as an idol has nothing but artificial polish, so too, falsehood has no reality behind it. Those who tell lies lose their credibility so much that even when they speak the truth one thinks that perhaps there is an element of falsehood in it. If those who are given to telling lies want to cut down their habits, they will not find it easy; they have to struggle for a long time before they get used to speaking the truth. (Malfūzāt, vol. 3, p. 350)

### The Promised Messiahas also says:

Of all the natural conditions of man, one that is an essential part of his nature is truthfulness. Normally, unless a person is moved by some selfish motive, he does not wish to tell a lie. He is naturally averse to falsehood and is reluctant to have recourse to it. That is why he dislikes a person whom he knows to be a liar and looks upon him with disdain. But this natural condition by itself cannot be considered moral. Even children and the insane exhibit this quality. The fact is that so long as a person does not renounce the selfish motives which prevent him from telling the truth, he cannot be considered

truthful. If a person tells the truth only when he stands to lose nothing, but tells a lie when his honour, property or life are threatened, how can he be considered better than children and the insane? Do minors and the insane not speak this kind of truth? There is hardly anyone in the world who would tell a lie without any motive. Therefore, the truth that is forsaken when faced with possible loss can never form part of true morals. The real occasion of telling the truth is when one apprehends loss of life or property or honour. In this context, the divine teaching is:

فَاجَتَيْبُوْا الرِّجْسَ مِنَ الْآوْقَانِ وَاجْتَيْبُوْا قُوْلَ الزُّوْرِ<sup>12</sup>
وَلَا يَأْبَ الشَّهَدَآء ُإِذَا مَا دُعُوا<sup>13</sup>
وَلَا يَأْبُ الشَّهَادَةَ وَ مَنْ يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ اثِمٌ قَلْبُهُ <sup>14</sup>
وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَقُو كَانَ ذَا قُرْبِيْ <sup>15</sup>
كُونُوْا قَلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَقُو كَانَ ذَا قُرْبِيْ <sup>15</sup>
كُونُوا قَلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَقُو كَانَ ذَا قُرْبِيْ <sup>15</sup>
وَالْاَقْرَبِيْنَ <sup>16</sup>
وَالْاَقْرَبِيْنَ <sup>16</sup>

25

Shun therefore the abomination of idols, and shun false speech. (al-Ḥajj, 22:31)

<sup>12. (</sup>al-Ḥajj, 22:31)

<sup>13. (</sup>al-Baqarah, 2:283)

<sup>14. (</sup>al-Baqarah, 2:284)

<sup>15. (</sup>al-An'ām, 6:153)

<sup>16. (</sup>al-Nisā', 4:136)

<sup>17. (</sup>al-Mā'idah, 5:9)

وَالصَّدِقِيْنَ وَالصَّدِقْتِ 18 وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ<sup>19</sup> كَا يَشْهَدُوْنَ الزُّوْرَ <sup>20</sup>

Keep away from idol worship and lying because falsehood too is an idol; one who relies upon it ceases to rely upon God. Hence, by telling lies, one loses God.

When you are summoned to testify to the truth, do not refuse to do so.

Do not conceal true testimony; and he who conceals it, his heart is certainly sinful.

And when you speak, speak only what is absolutely true and fair, even when you testify against a close relative.

Hold fast to truth and justice, and bear witness only for the sake of Allah; never utter a lie even if telling the truth may endanger your lives or your parents' lives or other loved ones like your children.

Let not hostility towards a people prevent you from giving true testimony.

Truthful men and truthful women will earn great reward.

They are accustomed to counselling truth...

They do not keep company with the untruthful.

18. (al-Aḥzāb, 33:36)

19. (al-'Aṣr, 103:4)

20. (al-Furqān, 25:73)

(Islamī Uṣūl kī Philosophy, Rūḥānī Khazā'in, vol. 10, pp. 360-361)

# Keep Away From Adultery

The second condition of bai'at also includes a commitment to avoid adultery. In this respect, Almighty Allah says in the Holy Our'an:<sup>21</sup>

And come not near unto adultery; surely, it is a foul thing and an evil way.

In a hadīth, Muḥammad Bin Sīrīn narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> admonished to do the following. Then he narrates a long hadīth that includes the admonition that chastity and truthfulness are better and everlasting in contrast to adultery and falsehood (Sunanud-Dārimiyyi, Kitāb-ul-Waṣāyā, Bābu mā yustaḥabbu bil-waṣiyyati minat-tashahhudi wal kalām)

Here adultery and falsehood have been mentioned together. This also illustrates how major a sin lying is.

The Promised Messiahas says:

Do not go near adultery. That is to say, avoid all occasions that create that thought in your mind. Avoid all ways that carry a risk of getting involved in this sin. Whoever commits adultery goes to the limit of the evil. Adultery is a very evil way. It stops you from reaching your true objective and

21. (Banī Isrā'īl, 17:33)

28

carries major risks in it. He who is unable to get married should try to maintain his chastity in other ways; for instance, he should keep fasts or reduce his food intake, or should do hard physical work. (Islamī Uṣūl kī Philosophy, Rūhānī Khazā'in, vol. 10, p. 342)

The Promised Messiah<sup>as</sup> has admonished to stay away from things that lead to adultery. Sometimes the youth ignore this matter. They get used to watching films that are not fit to be seen. They are beneath good moral standards. Avoid them because that is also a form of adultery.

# Keep Away From the Trespasses of the Eye

The second condition also refers to a third kind of evil, which is the trespasses of the eye. Avoiding it is known as ghadd-e-basar<sup>22</sup>.

Ḥaḍrat Abū Raiḥānah<sup>ra</sup> narrates that he was with the Holy Prophet<sup>sa</sup> in an expedition and one night heard the Holy Prophet<sup>sa</sup> say, 'Fire is forbidden to touch the eye that remains awake for the sake of Allah, and fire is forbidden on the eye that sheds tears for the fear of Allah.'

Ḥaḍrat Abū Shuraiḥ<sup>ra</sup> narrates that he heard one narrator say that the Holy Prophet<sup>sa</sup> also said that, 'Fire is forbidden on that eye which, instead of watching, is cast down when confronted with something that Allah has forbidden to see, and fire is also forbidden to touch the eye that has been taken out in the way

of Allah the Glorious.' (Sunanud-Dārimiyyi, Kitāb-ul-Jihādi, Bābu filladhī yas-haru fī sabīlillāhi Ḥārisan)

Then there is another hadīth.

'Ubādah Bin Aṣ-Ṣāmit<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet Muḥammad<sup>sa</sup> said, 'Assure me of six things concerning you, and I will assure your entry into Paradise:

- · When you speak, say the truth.
- · When you make a promise, fulfil it.
- When you are given a trust, convey it when demanded. [There should be no excuses.]
- · Safeguard your private parts.
- · Keep your eyes cast down.
- · Hold your hands from cruelty.'

(Musnadu Ahmadabni Ḥanbal, vol. 5, p. 323, printed in Beirut)

Ḥaḍrat Abū Sa'īd Khudrī<sup>ra</sup> relates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> directed, 'Refrain from sitting in the streets.' It was said to him, 'Messenger of Allah, we cannot help sitting in the streets.' He said, 'In that case fulfil the obligations due to the street.' He was asked, 'What is due to the street?' He replied, 'Reciprocation of greetings, restraining of looks, guiding those who ask for directions, enjoining good and forbidding evil.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 3. p. 61, printed in Beirut)

#### The Promised Messiah writes that:

The Holy Qur'an, which lays down appropriate directions with reference to the natural desires and weaknesses of man, has adopted an excellent course in this regard<sup>23</sup>:

A term in the Holy Qur'an, which literally means: keeping the eyes cast down.

# قُلُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوْا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوْجَهُمْ. ذلِكَ أَزْكِي لَهُمْ

Direct the believing men to restrain their looks and to guard their furiij. That is the act through which they will attain purification.

Furūj does not refer merely to the private parts. It refers to all parts of the entry in the body including the ears. It has been prohibited to hear the song of an unrelated woman. Remember, it is proven by hundreds of experiments, that if God prohibits something, man has to leave it sooner or later. (Malfūzāt, vol. 7, p. 135)

## The Promised Messiahas also says:

Islam has enjoined men and women equally on the observations of these conditions. As women are prescribed to wear the veil, so too are men commanded to keep their eyes down. Salāt [obligatory Prayer], fasting, Zakāt [obligatory alms], Ḥajj [Pilgrimage to the House of God in Mecca], the distinction between Ḥalāl [lawful] and Ḥarām [unlawful], avoiding un-Islamic customs to honour God's commandment, are all injunctions that make the door of Islam very narrow and that is why everyone cannot enter this door. (Malfūzāt, new edition, vol. 5. p. 614)

This should make it clear for men that they should keep their eyes down. Modesty is not just for women, it is also for men.

23. (al-Nūr, 24:31)

31

## Then the Promised Messiahas says:

God Almighty has not only set forth excellent teachings for acquiring the quality of chastity, but has furnished man with five remedies against unchaste behaviour. These are [1] to restrain one's eyes from gazing upon women who are outside the prohibited degrees, [2] to safeguard the ears from listening to their voices, [3] to refrain from listening to the stories about them, [4] to avoid occasions that might furnish incitement towards this vice, and [5] to control oneself during the period of celibacy through fasting, dieting, etc...

We can confidently claim that this excellent teaching with all its devices that is set forth in the Holy Qur'an is peculiar to Islam. It should be kept in mind that as the natural condition of man, which is the source of his passions, is such that he cannot depart from it without a complete change in himself; his passions are bound to be roused when they are confronted with the occasion and opportunity for indulging in this vice; therefore, God Almighty has not instructed us that we might freely gaze at women outside the prohibited degrees and might contemplate their beauty and observe all their movements in dancing, etc., but that we should do so with pure looks. Nor have we been instructed to listen to the singing of these women and to lend an ear to the tales of their beauty, but that we should do so with a pure intent. We have been positively commanded not to look at their beauty whether with pure intent or otherwise, nor to listen to their musical voices or to descriptions of their good looks, whether with pure intent or otherwise. We have been directed to eschew all this as we eschew carrion, so that we

should not stumble. It is almost certain that our free glances would cause us to stumble some time or another.

As God Almighty desires that our eyes and our hearts and all our limbs and organs should continue to be in a state of purity, He has furnished us with this excellent teaching. There can be no doubt that unrestrained looks become a source of danger. If we place soft bread before a hungry dog, it would be vain to hope that the dog should pay no attention to it. Thus, God Almighty desired that human faculties not be provided with any occasion for secret functioning and not be confronted with anything that might incite dangerous tendencies. (Islamī Uṣūl kī Philosophy, Rūḥānī Khazā'in, vol. 10, pp. 343–344)

# Keep Away From Wickedness and Immorality

The second condition also enjoins saving oneself from wickedness and immorality.

Almighty Allah says in the Holy Qur'an:24

وَاعْلَمُواْ آنَ فِيْكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِى كَثِيْرٍ مِّنَ الْآمْرِ لَعَيْتُمْ وَلَكِنَّ اللّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمْ الْكُفُرَ وَالْفُسُوْقَ اللّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْكُفُرَ وَالْفُسُوْقَ وَالْعِصْيَانَ. أُوْلَئِكُمُ الْكُفُرَ وَالْفُسُوْقَ وَالْعِصْيَانَ. أُوْلَئِكُمُ الرَّاشِدُونَ

And know that among you is the Messenger of Allah; if he were to comply with your wishes in most of the matters, you would surely come to trouble; but Allah has endeared the faith

33

24. (al-Ḥujurāt, 49:8)

to you and has made it *look* beautiful to your hearts, and He has made disbelief, wickedness and disbedience hateful to you. Such indeed are those who follow the right course.

In a hadīth pertaining to this subject, Ḥaḍrat Aswad<sup>ra</sup> narrates from Ḥaḍrat Abū Ḥurairah<sup>ra</sup> that:

When someone is fasting, he should not indulge in foul talk, nor talk of wickedness or ignorance. If someone deals with him in ways of ignorance, he should simply respond, 'I am fasting.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 2, p. 356, printed in Beirut)

The Holy Prophet<sup>sa</sup> has also said, 'To rebuke a believer is wickedness and to fight him is disbelief.' (*Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal*, vol. 1, p. 439, printed in Beirut)

'Abdur-Raḥmān Bin Shibl narrates the Holy Prophetsa said, 'The merchants are wicked.' The narrator adds that he was asked, 'Does Allah not make trade lawful?' The Holy Prophetsa said, 'Why not? But when they make a deal, they tell lies and raise the price making statements under oath.'

#### The narrator adds that:

The Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'The wicked will be in hell.' He was asked, 'Who are the wicked?' He answered, 'Some women are wicked.' A man asked, 'Prophet of Allah, are they not our mothers, sisters, and wives?' He answered, 'Why not? But when something is given to them, they are not grateful; and when a hardship befalls them, they do not show patience.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 3, p. 428, printed in Beirut)

Condition II

CONDITIONS OF BAI'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

The businessmen need to ponder over this. Clean dealings are a condition of bai'at.

The Promised Messiahas says:

It is established from hadīth that the wicked should be punished before the disbelievers.... This is the way of Allah, that when a nation becomes wicked and immoral, another nation is made to rule over it. (Malfūzāt, new edition, vol. 2, p. 653)

## Then he says:

When wickedness and immorality exceeded their limits, and people started disrespecting the commandments and signs of Allah, and were lost into the affairs of the world and its adornment, God caused their ruin at the hands of Halākū and Changez Khān. It is written that at that time a cry was heard from heaven:<sup>25</sup>

In short, the wicked and the immoral are lower and more despicable than disbelievers in the eyes of Allah. (Malfūzāt, new edition, vol. 3, p. 108)

# Then he says:

The prayer of the wicked tyrant is not accepted because he is unmindful of Allah, and thus Allah cares not for him. If a son is unmindful of his obligations to his father, the father does not care about him, because of his disobedience. Why should

25. O disbelievers kill the transgressors.

Allah care for such people? (Al-Badr, vol. 2, February 13, 1903, p. 28, col. 2)

# Keep Away From Cruelty

The second condition also enjoins avoiding cruelty. The Holy Qur'an says:<sup>26</sup>

But the parties differed among themselves. So woe to those who were cruel by way of the punishment of a grievous day.

Ḥaḍrat Jābir<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Beware of cruelty because cruelty will appear as darkness on the Day of Judgement. Beware of greed, stinginess and envy because greed, stinginess and envy caused the destruction of the earlier nations. It incited them to bloodshed and to dishonour that which was sacred.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 3, p. 323, printed in Beirut)

To usurp the rightful belonging of others is also cruelty.

Ḥaḍrat 'Abdullāh Bin Mas'ūdra narrates that, 'I asked the Holy Prophetsa, "What is the greatest cruelty?" He said, "The greatest cruelty is that a brother should unlawfully occupy one arm's length of land from his brother. On the Day of Judgement, even a pebble from the land he has usurped will be placed as a chain around his neck; and no one knows the depth of the earth except Allah Who has created it." (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 1, p. 396, printed in Beirut)

26. (al-Zukhruf, 43:66)

36

Some people fail to discharge the obligations to their sisters, brothers and neighbours, or illegally occupy their properties and land. Please ponder over this. As Aḥmadīs, the conditions upon which we have taken the pledge require us not to usurp the rights of anyone, nor to be cruel. We need to fear Allah greatly about this matter.

## There is a hadith that:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> has related that the Holy Prophet<sup>ra</sup> said, 'Do you know who a pauper is?' We answered, 'Among us a pauper is one who has no cash or property.' He said, 'A pauper from among my people would be one who faces the Day of Judgement with a record of Ṣalāt and fasting and Zakāt, but who will have abused one, falsely calumniated someone else, devoured the substance of a third, shed the blood of a fourth and beaten a fifth. Then each of them will be allotted a portion of his good deeds. Should they not suffice, their sins and defaults will be transferred from them to him and he will be thrown into the Fire.' (Ṣaḥāḥ Muslim, Kitāb-ul-Birri waṣ-Silah, Bābu Tahrīmiz-Zulmi)

Please ponder over this matter. All of us who are guilty of such misdeeds need to be fearful. May Allah safeguard every one of us from appearing in His presence in the condition of such a pauper.

The Promised Messiahas says:

The members of my Jamā'at, wherever they might be, should listen with attention. The purpose of their joining this Movement and establishing the mutual relationship of spiritual preceptor and disciple with me is that they should achieve a high degree of good conduct, good behaviour and righteousness. No wrongdoing, mischief, or misconduct should even approach them. They should perform the five daily Prayers regularly, should not utter falsehood and should not hurt anyone by their tongues. They should be guilty of no vice and should not let even a thought of any mischief, wrong, disorderliness, or turmoil pass through their minds. They should shun every type of sin, offence, undesirable action, passion, and unmannerly behaviour. They should become purehearted and meek servants of God Almighty, and no poisonous germ should flourish in their beings.... Sympathy with mankind should be their principle and, they should fear God Almighty. They should safeguard their tongues and their hands and their thoughts against every kind of impurity, disorderliness and dishonesty. They should join the five daily Prayer services without fail. They should refrain from every kind of wrong, transgression, dishonesty, bribery, trespass, and partiality. They should not participate in any evil company. If it should be proved that one who frequents their company does not obey God's commandments... or is not mindful of the rights of people, or is cruel or mischievous, or is illbehaved, or is seeking to deceive the servants of God Almighty by speaking ill or abusively of him, or is guilty of imposture towards the persons with whom they have entered into a covenant of bai'at, it should be their duty to repel him and to keep away from such a dangerous one. They should not design harm against the followers of any religion or the members of any tribe or group. Be true well-wishers of every one, and take care that no mischievous or vicious person, or disorderly one or ill-behaved one, should ever be of your

company, or should dwell among you; for such a person could at any time be the cause of your stumbling.

These are matters and conditions that I have been urging from the beginning, and it is the duty of every member of my Jamā'at to act upon them. You should indulge in no impurity, mockery or derision. Walk upon the earth with good hearts, pure tempers, and pure thoughts. Not every evil is worth fighting, so cultivate the habit of forgiveness and overlooking defaults, and behave with steadfastness and meekness. Do not attack anyone improperly, and keep your passions under complete control. If you take part in a discussion, or in an exchange of views on a religious subject, express yourself gently and be courteous. If anyone misbehaves towards you, withdraw from such company with a greeting of peace. If you are persecuted or reviled, be mindful that you should not meet stupidity with stupidity, for otherwise you will be counted in the same category as your opponents. God Almighty desires that you should become a jamā 'at that should set an example of goodness and truthfulness for the whole world. Hasten to exclude everyone from your company who sets an example of evil, mischief, provocation and ill-behaviour. He who cannot dwell among us in meekness, goodness and piety, using gentle words and comporting himself in ways of good conduct, should depart from us quickly, for God does not desire that such a one should dwell among us. He will die miserably, for he did not adopt the way of goodness. Therefore, be alert, and be truly good-hearted, gentle and righteous. You will be known by your regular attendance at Prayer services and your high moral qualities. He who has the seed of evil embedded in

him will not be able to conform to this admonition. (Tablighe-Risālat, vol. 7, pp. 42–44. Ishtihār (The Announcement), May 29, 1898, p. 2)

# Keep Away From Dishonesty

Almighty Allah says about dishonesty in the Holy Qur'an:27

And plead not on behalf of those who are dishonest to themselves. Surely, Allah loves not one who is perfidious and a great sinner.

## According to a hadith:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'If someone gives you something for safekeeping, return it to him. Do not be dishonest with anyone, even if he has been dishonest with you.' (Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-ul-Buyū', Bābu fir-Rajuli ya'khudhu Ḥaqqahū...)

## The Promised Messiahas says:

Of the various forms of discarding evil, the second is the virtue known as honesty and integrity, which is the indisposition to harm anyone by taking possession of his property mischievously and dishonestly. It should be clear that honesty and integrity constitute a natural human condition. That is why an infant, which is by nature simple and naïve, and,

39

<sup>27. (</sup>al-Nisā', 4:108)

because of young age, has not yet acquired any bad habits, dislikes what belongs to others so much so that it is with great difficulty that [he] allows a strange woman to breastfeed [him]. (Islamī Uṣūl kī Philosophy, Rūḥānī Khazā'in, vol. 10, p. 344)

# Keep Away From Mischief

Almighty Allah says about mischief in the Holy Qur'an:<sup>28</sup>

'And seek, in that which Allah has given thee, the Home of the Hereafter; and neglect not thy lot in this world; and do good to others as Allah has done good to thee; and seek not to make mischief in the earth, verily Allah loves not those who make mischief.'

Ḥaḍrat Muʻādh Bin Jabal<sup>ra</sup> relates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Combat is of two types: One that is waged for the pleasure of Allah under the leadership of an *Imam* [divinely guided leader]. A person engaged in such combat spends his best property in the way of Allah, is comforting his companions, and avoids mischief. For such a person, everything—his sleeping and waking time—earns merit in the sight of Allah. And there is another who engages in combat for pride, ostentation, and to talk about his valour. He disobeys the *Imam* and

28. (al-Qaṣaṣ, 28:78)

41

creates mischief in the earth. Such a one can never equal the first one in rank.' (Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-ul-Jihād, Bābu fī man yaghzū wa yaltamis-ud-Dunyā)

Ḥaḍrat Asmā' Bint Yazīdra narrates that the Holy Prophetsa said, 'Should I inform you about the best of people?' The Companionsra said, 'Certainly, tell us O Prophet of Allah.' He said, 'When they witness a desirable scene, they start remembering Allah.' Then he said, 'Should I tell you about the worst of people? The worst people are those who go about backbiting and creating discord between people. Their wish is that the obedient servants of Allah get involved in sin.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 6, p. 459, printed in Beirut)

## The Promised Messiahas says:

Do not engage in fighting or discord with those who leave you because you have joined a Movement established by Almighty Allah; instead, pray for them in secret that Almighty Allah may grant them the insight and cognition that He has granted you. With your pious example and good behaviour, prove that you have adopted the right path. Listen! I am appointed to admonish you repeatedly to avoid all occasions of discord and disturbance. Have patience even if you hear abuse. Respond to evil with goodness. If you encounter discord, slip away from that situation or respond with kind words.... I do not like when I learn that someone has quarrelled despite being a member of my Jamā'at. Almighty Allah does not like that the jamā'at that is destined to become a model for mankind should adopt such ways, which are not the ways of righteousness. Indeed, I tell you

that Almighty Allah has emphasised this matter so much that if someone—declaring his membership of the Jamā'at—does not show patience and perseverance, he does not belong to this Jamā'at. The utmost cause of your provocation might be that you hear people abusing me. Leave that matter for God to decide. You cannot judge it. Leave my affair to God; you should show patience even in the face of such abuse. (Malfūzāt, new edition, vol. 4, p. 157)

# Keep Away From the Ways of Rebellion

The second condition of bai'at also requires that the initiate shall safeguard himself from the ways of rebellion. In explaining two verses of surāh al-Baqarah, the Promised Messiah says: 29

That is:

And fight them until the rebellion is removed, and religion is professed only for Allah.

قُسلُ فِسَالٌ فِيْهِ كَبِيْرٌ وَصَدِّ عَنْ سَبِيْسِ السَّلْهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَوَامِ وَإِخْرَاجُ اَهْلِهِ مِنْدُ ٱكْبَرُعِنْدَاللَّهِ وَالْفِئْنَةُ ٱكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ وَلَايَزَالُوْنَ يُقَاتِلُوْنَكُمْ حَتَّى يَرُدُوْكُمْ عَنْ دِيْبِكُمْ إِنِ اسْسَطَاعُوْا

#### That is:

Fighting (in the Holy city of Mecca) is a heinous thing, but to hinder men from the ways of Allah and to be ungrateful to Him, and to expel the righteous men from the Sacred Mosque is more heinous in the sight of Allah. And rebellion, that is, interfering in the peaceful living, is worse than killing... ( Jang-e-Muqaddas, Rūḥānī Khazā'in, vol. 6, p. 255)

#### The Promised Messiahas also said:

I see that many ignorant and mischievous people from among the Hindus and Muslims demonstrate such activities against the government that smell of rebellion. I suspect that a time will come when the ways of rebellion will be established in their hearts. Therefore, I admonish the members of my Jamā'at who are settled in Punjāb and [the subcontinent of] India who, by the Grace of God, number in hundreds of thousands, that they should remember this teaching of mine that I have been impressing upon them in my speeches as well as in my writings for the last twenty-six years, that they should be truly loyal to this government that has done us favours.... Remember it well that a person who entertains any rebellious thoughts against the government cannot continue to be a member of my Jama'at. I consider it a great impertinence that we be ungrateful to a government that delivered us from the clutches of tyrants and under which we are making progress. Almighty Allah says in the Holy Qur'an31:

<sup>29. (</sup>al-Bagarah, 2:194)

<sup>30. (</sup>al-Bagarah, 2:218)

<sup>31. (</sup>al-Raḥmān, 55:61)

That is: The reward for goodness is nothing but goodness.

In a hadīth, the Holy Prophetsa says that, 'Anyone who is ungrateful to people cannot be grateful to Allah.' Just imagine, if you move outside the protective shade of this government, where will you find refuge? Name one government that will grant you protection. Every Islamic government is grinding its teeth to kill you because according to them you are disbelievers and apostates. Be then grateful for this favour of Allah.... To spread the doctrines that a bloody Mahdī will come and will apprehend all the Christian monarchs is a concocted approach that has blackened and hardened the hearts of our opposing Muslims. Such doctrines can, and definitely will, incite the ignorant to rise in rebellion at some time. Therefore, we are striving that Muslims may get rid of such doctrines. Remember, a faith that lacks human sympathy, is not from God. God has taught us, 'Be merciful on earth so that you may be shown mercy in Heaven.' (Majmū'ah Ishtihārāt, vol. 3, pp. 582-585)

# Do Not be Carried Away by Passion

The second condition also draws the initiate's attention to not being carried away by passion. The Promised Messiahas says:

The fourth stage of spiritual progress is that which is mentioned by Almighty Allah in the noble verse of the Holy Qur'an:<sup>32</sup>

That is, higher in status than the believers of the third rank are those who guard themselves against the carnal passions and unlawful lust. This rank is higher than the third rank because at the third rank one only sacrifices wealth that is dear to him. But a believer at the fourth rank sacrifices something that is dearer to him than wealth—the carnal passions. Man is so enamored with his carnal passions that he spends large sums to satisfy his lust. He gives no importance to wealth when pursuing such desires. It has been observed that there are many stingy people who do not give a penny to the needy, but destroy their households by spending large amounts on visiting women of ill repute. It is thus established that the carnal passions are a fierce flood that carries with it a filthy habit like stinginess. It is therefore obvious, that in comparison with the strength of faith that cures stinginess and prepares one to part with his beloved property for the sake of Allah, a much stronger and long-lasting faith in combating Satan is required to safeguard oneself from the deluge of carnal passions, because such faith tramples under its foot the old serpent called Nafs-e-'Ammārah [the self that incites to evil]. As far as stinginess is concerned, it can be avoided during times of satisfying the carnal passions or for ostentation and show, but this deluge that is raised by the upsurge of carnal passions is a very severe and long-lasting deluge that cannot be averted except with the mercy of Allah. Just as the bone is the hardest part and longest living in the components of the body, so too the strength of faith needed for safeguarding from this deluge is hardest and longest lasting so that it may persist in combating this enemy for a long time. And that too with the mercy of Allah, because the deluge of carnal passions is such a devastating

15

<sup>32.</sup> And who guard their chastity- (al-Mu'minūn, 23:6)

flood that nobody can safeguard himself from it except with the mercy of Allah. That is why Ḥaḍrat Yūsuf<sup>35</sup> had to say<sup>33</sup>:

That is:

'And I do not absolve myself of weakness; for the soul is surely prone to enjoin evil. It is not possible to safeguard oneself from its attack except that Allah the Almighty should have mercy.'

The phrase mentioned in this verse is:34

Similar words were used at the time of Noah's deluge:35

This points out that the deluge of carnal passions is similar to the deluge of Noah in its severity and danger. (Barāhīn-e-Aḥmadiyyah, vol. 5, Rūḥānī Khazā'in, vol. 21, pp. 205–206)

In summary, the carnal passions will always try to vanquish you. Avoid them, ever seeking the mercy of Allah. In these days, many other paths to it have been opened. Therefore, we need to pray and turn to Allah seeking His mercy more than ever before.<sup>36</sup>

آلا لِملّٰهِ السِّذِيمَنُ الْخَالِصُ. وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آوْلِيّاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ اِلَّا لِينْقَوْبُونَا إِلَى اللّٰهِ زُلْفَى. إِنَّ اللّٰهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِيْ مَا هُمْ فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ. إِنَّ اللّٰهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ
 اللّٰهَ لا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ

Hearken, it is to Allah alone that sincere obedience is due. And those who take for protectors others beside Him say, 'We serve them only that they may bring us near to Allah in station.' Surely, Allah will judge between them concerning that wherein they differ. Surely, Allah guides not him who is an ungrateful liar.

## The Promised Messiahas says:

Believe in the God, Whose existence is confirmed unanimously by the Torah, the Gospels and the Holy Qur'an. Do not fashion a god whose existence is not proven by the unanimous testimony of these three books. Accept that which is testified by intellect and human conscience and is testified by the books of God. Do not believe in God in a manner that creates discord between the books of God. Do not commit adultery. Do not tell lies. Avoid the evil look. Safeguard yourselves from wickedness, immorality, cruelty, dishonesty, and ways of rebellion. Do not be overpowered by carnal desires. Establish the five daily Prayers because human natures undergo five kinds of trials. Be grateful to your noble Messenger and invoke blessings upon him, for he is the one who showed you the way of recognising God in the age of darkness. These are the principles that are the distinguishing features of my Community. The way this Community establishes human

47

<sup>33. (</sup>Yūsuf, 12:54)

<sup>34. ...</sup> Save that whereon my Lord has mercy. (Ibid.)

There is no shelter for anyone this day, from the decree of Allah, excepting those to whom He shows mercy. (Hūd, 11:44)

<sup>36. (</sup>al-Zumar, 39:4)

#### Condition II

sympathy, avoiding to do harm to human beings, and forsaking the opposition of the official in charge, are not found in other Muslims. Because of their own mistakes, their principles are of a different type, which do not need explanation at this time. (<code>Damīmah Tiryāq-ul-Qulūb</code>, <code>Rūḥānī Khazā'in</code>, vol. 15, pp. 524–526)

# CONDITION

That he/she shall regularly offer the five daily Prayers in accordance with the commandments of God and the Holy Prophet Muḥammad<sup>a</sup> and shall try his/her best to be regular in offering the tahajjud and invoking durūd on the Holy Prophet Muḥammad<sup>a</sup>. That he/she shall make it his/her daily routine to ask forgiveness for his/her sins, to remember the bounties of God and to praise and glorify Him.

# Observe Five Daily Prayers

The first point mentioned in this condition is that the initiate will observe five daily Prayers in accordance with the commandment of Allah and His Messenger<sup>sa</sup>. The commandment of Allah is that men and women as well as children who have reached the age of ten should offer Prayers at their appointed times. Men have been commanded to establish five

daily Prayers in congregation, to visit the mosques and inhabit them, and to search for the Grace of Allah. There is no concession in the matter of five daily Prayers. In cases of travel or sickness, some of the requirements have been made lenient, for instance combining Prayers or reducing the number of rak 'āt. The fact that only during sickness one is permitted not to go to mosque to join Prayers shows the importance of Prayer in congregation.

I will read some excerpts, but I wish to stress that everyone who takes the pledge should ponder that whereas we are making a pledge to sell ourselves, are we obeying this explicit commandment of the Holy Qur'an? Every Aḥmadī has the duty to remind himself. You should examine yourself, and watch your own actions. If we all start examining ourselves, a great revolution can be achieved.

In the Holy Qur'an Allah says:37

And observe Prayer and give the Zakāt, and obey the Messenger, that you may be shown mercy.

In sūrah Ṭā Hā, verse fifteen it is commanded:38

'Verily, I am Allah; there is no God beside Me. So serve Me, and observe Prayer for My remembrance.'

<sup>37. (</sup>al-Nūr, 24:57)

<sup>38. (</sup>Ţā Hā, 20:15)

There are numerous other verses in the Holy Qur'an about establishing Prayer. I will now present one hadīth.

Ḥaḍrat Jābir<sup>ra</sup> relates that he heard the Holy Prophet<sup>ra</sup> say that, 'Neglecting to offer Prayer brings a man closer to apostasy and disbelief.' (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-ul-Īmān, Bābu Bayāniṭ-lāq-ismil-Kufri 'Alā man Tarkas-Salāh)

The Holy Prophet<sup>5a</sup> has said, 'The comfort of my eye is in the Prayer.' (Sunan Al-Nasa'ī, Kitābu 'Ishratin-Nisā'i, Bābu Hubbin-Nisā'i)

Ḥaḍrat Abū Hurairah narrates that the Holy Prophets said, 'The first thing for which a person would be called to account is the Prayer. If he succeeds in this account, he would be successful and will attain salvation. If that account is deficient, he will be ruined and will be a loser. If there is a shortfall in the obligatory Prayers, Allah will make it up from his nawāfil. Similarly, all his other deeds will be accounted for.' (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitāb-uṣ-Ṣalāti, Bābu Inna Awwala mā Yuḥāsabu bihil 'Abdu...)

## Then it is said in a hadīth:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> has related that he heard the Holy Prophet<sup>sa</sup> saying, 'Tell me if one of you had a stream running at his door and he should take a bath in it five times every day, would any dirt be left upon him?' He was answered, 'No dirt would be left on him.' The Holy Prophet<sup>sa</sup> observed, 'This is the case of the five Prayers. Allah wipes out all faults in consequence of them.' (Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Kitābu Mawāqītiṣ-Ṣalāti, Bābuṣ-Ṣalātil Khamsi Kaffāratun Lil Khaṭa'i)

The Promised Messiahas says:

Offer the Prayer. Offer the Prayer. That is the key to all good fortune. (Izāla-e-'Auhām, Rūḥānī Khazā'in, vol. 3, p. 549/First edition, p. 829)

## He also says:

The essence and spirit of Prayer lie in supplications. (Ayyāmuṣ-Ṣulḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 14, p. 241)

## He also says:

So all ye people who count yourselves as members of my Jamā'at, in heaven you shall be counted members of my following only when you truly begin to advance on the paths of righteousness. Offer your five daily Obligatory Prayers with such concentration and awe of mind as though you were seeing God in front of you. Observe the days of fasting for the sake of God in full sincerity. All among you who are liable for Zakāt should never fail to discharge this important obligation. And those upon whom the pilgrimage to Mecca has become obligatory, without any obstacles standing in the way, should duly undertake that blessed journey. Do all good deeds with the proper care they deserve, forsaking evil from a real repulsion arising from the heart. Be very sure that no action, whatsoever, can take you to God if it is devoid of righteousness. The root of everything good is taqwa [righteousness]; in whatever action this root is not lost, that action will never be devoid or futile. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, p. 15)

## The Promised Messiahas says:

What is the Prayer? It is the supplication made humbly in the form of tasbīḥ [glorification] and taḥmīd [praise of God], taqdīs [proclaiming His holiness], istighfār [seeking His forgiveness] and durūd [calling down His blessings on the Holy Prophet<sup>sa</sup>]. When you are occupied with the Prayer, do not confine yourselves only to the prescribed Prayers like heedless people whose Prayer is all formality and has no reality behind it. When you observe the Prayer, besides the prescribed supplications taught by the Holy Qur'an and the Holy Prophet, you should set forth your supplications in your respective vernaculars so that your hearts may be moved by your humility and your earnestness. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, pp. 68–69)

## The Promised Messiahas further says:

The Prayer is so powerful that the heavens incline towards the human with it. The one who does full justice to Prayers feels that he has died; his soul has melted and fallen at the threshold of Allah... A house in which Prayer is offered in this manner will never face destruction. It is said in hadīth that if Prayer had been ordained to the people of Noah, they would not have been ruined. Ḥajj is obligatory but with certain prerequisites; so is fasting and Zakāt. But the obligation to offer Prayer has no prerequisites. All other obligations are discharged once a year, but the Prayer is ordained five times a day. As long as the Prayer is not performed in accordance with all its requirements, it does not earn the blessings that it carries.

Such allegiance [without discharging these obligations] in not of any benefit. (Malfūzāt, new edition, vol. 3, p. 627)

## The Promised Messiahas says:

Prayer is obligatory on every Muslim. It is narrated in hadith that some people accepted Islam and submitted, 'O Prophet of Allah, please release us from the obligation of Prayer because we are traders. Because we tend to cattle, sometimes we are not sure about the cleanliness of our clothes. Moreover, we do not have the time.' The Holy Prophet<sup>5a</sup> said, 'Take heed, if there is no Prayer, there is nothing. Faith without worship is no faith at all.'

What is Prayer? To submit your weaknesses before God and to seek their solutions from Him. At times, to stand straight before him in awe of His Grandeur—ready to carry out His commands. At times, to prostrate before Him in complete submission. To beg from him all that you need. That is Prayer. To praise Him like a beggar, to move His Mercy by narrating His Greatness and Grandeur, and then asking. A 'faith' that does not have this [type of Prayer] is no faith at all.

A man is needy at all times to seek Allah's pleasure and beg for His Grace. Only through His Grace can we accomplish anything. O Allah, grant us the ability to belong entirely to You to stay firmly upon the path of Your pleasure and thereby earn Your pleasure. Prayer means love of God, fear of God, to always keep Him in mind—and that is what faith is.

So anyone who wants to be freed from the obligation of Prayer cannot accomplish anything more than the animals eating, drinking, and sleeping. This certainly is not faith.

55

Condition III

CONDITIONS OF BAI'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

This is the way of the disbelievers. The popular saying, 'The moment of heedlessness is the moment of disbelief' is undoubtedly true and correct.' (Al-Ḥakam, vol. 7, March 31, 1903, p. 8)

How to achieve concentration in Prayer? The Promised Messiah<sup>as</sup> says [that a person who derives no pleasure from Prayer should beg before Allah]:

Allah the Almighty! Thou knowest how blind and sightless I am, and at the moment I am like the dead. I know that in a little while I shall be called and shall present myself before Thee and no one will be able to stop me. But my heart is blind and unenlightened. Do Thou cause to descend upon it such a flame of light that thereby it may be inspired with Thy love and devotion. Do Thou bestow upon me such grace that I shall not be raised up sightless and blind.

When he supplicates in this manner and persists in the supplication, he will see that a time will arrive when something will descend upon him while he is engaged in such a Prayer that will melt his heart. (Malfūzāt, new edition, vol. 2, p. 616)

# Be Regular in Tahajjud

The third condition stipulates that one should offer tahajjud Prayers. Almighty Allah says:<sup>39</sup>

(Banī Isrā'īl, 17:80)

And offer tahajjud with the recitation of the Qur'an in a part of the night as a supererogatory service for thee. Very soon thy Lord will raise thee to an exalted station.

Ḥaḍrat Bilāl<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>ra</sup> said, 'You should be very regular in *tahajjud*. That has been the practice of the righteous ones in the past and is a means of attaining nearness to God. This is a habit that safeguards against sin, removes blemishes and safeguards from physical illness.' (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitāb-ud-Daʻwāṭ, Bābu Fī Duʻā'in Nabiyyi)

## In another hadīth:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> has related that the Holy Prophet<sup>ra</sup> said, 'Our Lord descends every night to the lowest heaven. When one-third of the night remains, Allah says, "Who will call upon Me, so I should respond to him? Who will beg of Me, so I should grant him? And Who will ask my forgiveness, so I should forgive him?" Allah the Almighty keeps saying so until dawn breaks.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 2, p. 521, printed in Beirut)

Many members of the Community write letters for prayers. If they practice this method of prayer themselves, they will see the blessings of Allah pouring upon them.

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Allah the Almighty says that whoever is an enemy of My friend, I declare war on him. My servant can be close to Me through things that I love and that I have made obligatory upon him. By offering nawāfil My servant gets so close to Me

57

that I start loving him. When I make him a friend of Mine, I become the ears with which he hears, the eyes with which he sees, the hands with which he holds, and the feet with which he walks. That is, I fulfil all that he desires. If he begs of Me, I provide for him; if he seeks My protection, I grant him protection.' (Ṣaḥīḥ Al-Bukhān, Kitāb-ur-Riqāqi, Bābut-Tawādu'i)

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> has related that the Holy Prophet<sup>ra</sup> said, 'Allah will have mercy on a man who gets up at night for his [voluntary] Prayer and awakens his wife for the same purpose, and if she hesitates he sprinkles water over her face to wake her up. And, Allah will have mercy on a woman who gets up at night to offer [voluntary] Prayer and awakens her husband for the same purpose, and if he hesitates she sprinkles water over his face to wake him up.' (Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-ut-Taṭawwu'i, Bābu Qayāmil-Laili)

## The Promised Messiahas says:

Our Jamā'at should make it incumbent upon itself to offer tahaijiud. Anyone who cannot do more should make at a minimum two rak'āt because he will get an opportunity to make some supplications. Supplications made at this time have a very special characteristic because they are offered with true pain and eagerness. Until there is a special pain and heartfelt agony, how can one wake up from comfortable sleep? To wake up at this time creates a heartfelt pain, which creates a condition of devotion and distress, which in turn become the means of acceptance of supplication. But someone who is lax in waking up is obviously lacking in pain and anguish. But one

who wakes up, obviously there is a pain that is waking him up. (Malfūzāt, new edition, vol. 2, p. 182)

## The Promised Messiahas also says:

Get up at night and supplicate that Allah the Almighty may guide you to His path. The companions of the Holy Prophet<sup>32</sup> also received their training step by step. What were they before? They were like the a seed sown by a farmer. The Holy Prophet<sup>32</sup> in turn watered and prayed for it. The seed was healthy, and the soil was fertile. With watering, it yielded excellent fruit. They walked the path of the Holy Prophet<sup>32</sup> without hesitation. They did not wait for day or night. You should repent with a true heart. Wake up for tahajjud. Straighten your hearts. Leave your weaknesses, and make your words and deeds correspond to the will of Allah the Almighty. (Malfūzāt, new edition, vol. 1, p. 28)

# Be Very Regular in Sending Durūd Upon the Holy Prophet Muḥammad<sup>sa</sup>

The third condition also requires that the initiate shall be ever eager to send *durūd* upon the Holy Prophet<sup>sa</sup>. In this connection Almighty Allah says in the Holy Qur'an:<sup>40</sup>

 <sup>(</sup>al-Aḥzāb, 33:57)

Allah and His angels send mercy on the Prophet. O ye who believe! You *also* should invoke blessings on him and salute *him* with abundant salutations of peace.

Ḥaḍrat 'Abdullāh Bin 'Amr Bin al-'Āṣra narrates that he heard the Holy Prophetsa saying:

When you hear the caller of adhān, repeat the words that he is saying. Then invoke Allah's blessings upon me. He who invokes Allah's blessing upon me, Allah will grant him His mercy ten-fold.' Then he said, 'Whoever begs Allah that He may grant me unsilah—which is one grade in Paradise, which Allah will grant to one of His servants, and I hope that I am that one—my intercession for such a one will become permissible. (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-uṣ-Ṣalāti, Bābul-Qauli mithli Qaulil Mua'dhdhini liman Sami'ahū Thumma Yuṣallī 'Alan Nabiyyi)

Everyone should keep in mind that in order to win the pleasure of Allah, to attain His love, and to have our prayers find acceptance with Allah, we need the intermediation of the Holy Prophet<sup>5a</sup>. The best way to do that—as we are told in the <code>hadīth</code>—is to invoke Allah's blessings upon him. The Promised Messiah<sup>as</sup> has also admonished that <code>durūd</code> should be recited abundantly.<sup>41</sup>

ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدِ وُعَلَى آلِ مُحَمَّدِ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيْمَ وَعَلَى آلِ إِبْوَاهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مَّجِيْدٌ لَاللَّهُمَّ بَارِكَ عَلَى مُحَمَّدٍ وُعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْوَاهِيْمَ وَعَلَى آلِ إِبْواهِيْمَ إِنَّكَ حَمِيْدٌ مُجِيْدًد

Ḥaḍrat 'Āmir Bin Rabī'ah<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'A Muslim who invokes Allah's blessings upon me will continue to receive the blessings from the angels as long as he continues. Let him, if he wishes, shorten the time or prolong it.'

Ḥaḍrat 'Umar Bin al-Khaṭṭābra says, 'The supplication remains suspended between heaven and earth. Until someone invokes blessings upon the Holy Prophetsa, no part of it goes up to be presented before Allah the Almighty.' (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitāb-ul-Witri, Bābu mā jā'a fī Faḍliṣ-Ṣalāti 'Alan Nabiyyi)

Ḥaḍrat 'Abdullāh Bin Mas'ūd<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'On the Day of Judgement, the closest to me will be those who invoke Allah's blessings upon me most frequently.' (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitāb-ul-Witri, Bābu mā jā'a fī Fadliṣ-Salāti 'Alan Nabiyyi)

The Promised Messiah<sup>as</sup> narrates his personal experience as follows:

Once it so happened that I was completely absorbed in invoking Allah's blessing upon the Holy Prophet, may peace and blessings of Allah be upon him, for a long period of time because I was certain that the paths of reaching Allah the

61

<sup>41.</sup> Bless O Allah, Muḥammad and his progeny as You did bless Abraham and his progeny. Certainly You are Praiseworthy and Glorious. Prosper O Allah, Muḥammad and his progeny, as You did prosper Abraham and his progeny. Certainly You are Praiseworthy and Glorious.

Almighty are very narrow and cannot be found except through the intermediation of the Holy Prophet<sup>sa</sup>. As Allah also says:<sup>42</sup>

# وَ ابْتَغُوا الَّهِ الْوَسِيْلَةِ

After a period of time I saw a vision that two water-men enter my house, one from the interior side and the other from the exterior. On their shoulders they were carrying waterskins filled with the light Divine. They said:<sup>43</sup>

(Ḥaqīqat-ul-Waḥyi, p. 128, footnote, Rūḥānī Khazā'in, vol. 22, p. 131, footnote)

Through invoking blessings upon the Holy Prophet<sup>5a</sup>... it is my personal experience that, divine grace in the shape of wonderful light proceeds in the direction of the Holy Prophet<sup>5a</sup> and is absorbed into his bosom and then issuing therefrom numberless streams of it reach everyone deserving them according to his capacity. Certainly, no grace can reach anyone without the agency of the Holy Prophet<sup>5a</sup>. Invoking blessings on the Holy Prophet<sup>5a</sup> brings into movement his throne from which these streams of light issue. He who desires to obtain the grace of God Almighty should invoke blessings on him persistently, so that divine grace might be brought into motion. (Al-Ḥakam, February 28, 1903, p. 7)

# The Promised Messiahas says:

Man is a servant or slave. A slave is one who carries out all commandments of the master. Similarly, if you want to achieve grace through the Holy Prophet<sup>sa</sup> it is essential that you become his slave. Almighty Allah says in the Holy Qur'an:<sup>44</sup>

Here, slave means an obedient servant and not a creation. To become a slave of the Holy Prophet<sup>sa</sup>, it is essential to invoke Allah's blessings upon him, not to disobey any of his commandments and to carry out all his injunctions. (*Al-Badr*, vol. 2, No. 14, April 24, 1903, p. 109)

The Promised Messiahas says:

(Barakātud-Du'ā', Rūḥānī Khazā'in, vol. 6, p. 11)

Translation: O Allah send down blessings and peace on him and on his people proportionate to the amount of his suffering and sorrow for the sake of the *ummah* and send down upon him the light of Thy mercy forever.

# Be Regular in Istighfar

The third condition also enjoins istighfār. Almighty Allah says in the Holy Qur'an:<sup>45</sup>

63

 <sup>...</sup>and seek the way of approach unto Him... (al-Mā'idah, 5:36)

This is a consequence of the blessings you invoked upon Muhammad<sup>sa</sup>.

Say, 'O My servants who have committed excesses against their own souls!...' (al-Zumar, 39:54)

فَقُلُتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ . إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا . يُرْسِلِ السَّمَآءَ عَلَيْكُمْ مِّدْ رَارًا. وَيُمْدِدْكُمْ بِآفْوَالِ وَ بَنِيْنَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنْتِ وَ يَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهُرًا

'And I said, 'Seek forgiveness of your Lord; for He is the Exceedingly Forgiving. He will send down clouds pouring rain for you in abundance, and He will strengthen you with wealth and with children, and He will give you gardens and He will give you rivers.'

Glorify thy Lord with His praise and seek forgiveness of Him. Surely He is Oft-returning with compassion.<sup>46</sup>

There is a hadīth on this subject.

Ḥaḍrat Abū Burdah Bin Abī Mūsā<sup>ra</sup> narrates from his father that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Allah the Almighty has entrusted me with two trusts that I must convey to my *ummah* in the following verses of the Holy Qur'an:<sup>47</sup>

But Allah would not punish them while thou wast among them, and Allah would not punish them while they sought forgiveness.

Therefore, when I leave them, I will leave istighfār with them up until the Day of Judgement.' (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitābu Tafsīril-Qur'an. Tafsīru Sūratil-Anfāl)

Ḥaḍrat Ibn-e-'Abbās<sup>ra</sup> relates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Whoever clings to *istighfār* (i.e., performs it regularly and often) Allah the Almighty grants him a way out of all difficulties, and grants him ease under all difficulties, and grants him provisions from ways that he could not imagine.' (Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-ul-Witri, Bābun fil-Istighfār)

## The Promised Messiahas says:

...istighfār, which brings strength upon the roots of faith, is mentioned in two ways in the Holy Qur'an. One: to strengthen the love of Allah in one's heart, and through the relationship with Allah, stop the emergence of sins that arise in privacy—to be engrossed completely in God and to thereby seek His help. This is the istighfār of the elect, who consider it a ruin to be separated from Allah even for the briefest of the moments. They recite istighfār so that the mercy of Allah may keep sustaining them.

The second type of *istighfār* is to emerge from the bondage of sin and to flee towards Allah; to try that, as a tree is firmly planted in the soil, your hearts should become completely devoted to Allah. Your hearts should thereby be captivated by the love of Allah and, by attaining pure nourishment, be saved from the dryness and decline of sin.

These two types of *istighfār* have been called as such because *ghafara*, from which [the word] *istighfār* has been derived, means 'covering' or 'suppressing.' In other words, *istighfār* means that Allah may suppress the sins of someone who has immersed himself in His love and may not permit the roots of humanness from being exposed. Rather, He should grant him a place under the mantle of His Holiness;

<sup>45. (</sup>al-Nūḥ, 71:11-13)

<sup>46. (</sup>al-Nașr, 110:4)

<sup>47. (</sup>al-Anfāl, 8:34)

and if a root has been exposed because of any sin, He should cover it up again and save it from the ill-consequences of exposure.

Since Allah is the Source of all Grace, and His Light is ever-ready to remove all kinds of darkness, the only way of discovering the straight path is that we spread both arms towards this Fountain of Purity in fear of this dreadful condition so that the Fountain may move towards us with great force and should carry away all impurities. There is no greater sacrifice for pleasing Allah than to accept death for His sake and present ourselves before Him. (Sirāj-ud-Dīn 'Īsā'ī ke Chār Swāloń kā Jawāb, Rūḥānī Khazā'in, vol. 12, pp. 346–347)

## The Promised Messiahas also says:

...When one seeks strength from Allah—that is, does istighfār—[one's] weaknesses can be removed with the help of the Holy Spirit and [one] can be safeguarded from sin like the Prophets and Messengers. And if there be someone who has already become a sinner, istighfār saves him from the consequences of his evil deeds, i.e., from punishment. For no darkness can stay in the face of light. But the wrong-doers who do not do istighfār suffer the consequences of their misdeeds. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, p. 34)

# The Promised Messiahas also says:

Some people have an awareness of sin, others do not. Therefore, Allah the Almighty has made *istighfār* incumbent for all times, so that one should continue to seek Allah's protection from all sins—obvious or hidden, known or unknown, whether committed by hand, legs, tongue, nose, or eyes. These days the prayer of Ḥaḍrat Ādamas should especially be recited:48

This prayer has already been accepted. Do not spend your life in heedlessness. Anyone who eschews heedless life will hopefully never be afflicted with any great misfortune because such misfortune does not befall without divine permission. I was revealed the following prayer in this regard:<sup>49</sup>

(Malfūzāt, new edition, vol. 2. p. 577)

# Istighfar and Repentance

The Promised Messiahas says:50

Remember, the Muslims have been bestowed two thing—one for obtaining strength and the other for the practical demonstration of the strength that has been obtained. *Istighfār* is for obtaining strength. It is also called seeking help. The sūfis have said that as physical strength and power are fostered through

 <sup>... &#</sup>x27;Our Lord we have wronged ourselves; and if Thou forgive us not and have not mercy on us, we shall surely be of the lost.' (al-A'rāf, 7:24)

O my Lord, everything is in your service. O My Lord, protect me, and help me, and have mercy on me.

And that you seek forgiveness of your Lord, and then turn to Him.... (Hūd, 11:4)

Condition III

CONDITIONS OF BAI'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

exercise, in the same way *istighfār* is spiritual exercise. Through it, the soul obtains strength and the heart achieves steadfastness. He who desires strength should do *istighfār*.

Ghafara literally means covering and suppressing. With istighfār, man tries to suppress and cover [those] emotions that keep him away from God. Thus, the only meaning of istighfār is that the poisonous elements that may well-nigh destroy a man may be overpowered, and one should give practical shape to the commandment of God by avoiding all obstructions.

Remember that Almighty Allah has created two types of elements within human beings. One: the poisonous element, which is activated by Satan. Second: the remedial element. When someone is proud and considers himself to be worth something, and does not seek help from the remedial fountain, the poisonous element gains the upper hand. But when he considers himself unworthy and insignificant and feels within him the need for divine help, Allah creates a fountain for him that makes his soul flow. This is the meaning of istightar, namely, to find this strength to overpower the poisonous element. (Malfūzāt, new edition, vol. 1, pp. 348–349)

# Always Express Gratitude to Allah

The third condition also includes an injunction to remain ever-thankful to Allah. In this respect Allah the Almighty says in the Holy Qur'an:<sup>51</sup>

All praise belongs to Allah, Lord of all the worlds.

51. (al-Fātiḥah, 1:2)

Then Allah says:52

All praise is due to Allah, to Whom belongs whatever is in the heavens and whatever is in the earth. And His is all praise in the Hereafter; and He is the Wise, the All-Aware.

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> has related that the Holy Prophet<sup>ra</sup> said, 'Every matter of importance that is not begun with the praise of Allah remains defective.' Another version is: 'Every speech that is not begun with the praise of Allah is devoid of blessings.' (Sunano Ibn-e-Mājah, Abwāb-un-Nikāḥ, Bābu Khutbatin-Nikāḥ, Ḥadīth No. 1894. Also Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-ul-Adab, Bāb-ul-Hadyi fil Kalām, Ḥadīth No. 4832)

## There is another hadith:

Ḥaḍrat Noʻmān Bin Bashīr narrates that the Holy Prophet said from his pulpit, 'He who is not grateful for small favours cannot be grateful for the bigger ones. He who cannot be thankful to men cannot render thanks for the favours of Allah. To talk about the blessings of Allah the Almighty is thankfulness; to not mention them is ingratitude.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 4, p. 278, printed in Beirut)

Ḥaḍrat Muʻādh Bin Jabal<sup>ra</sup> has related that the Holy Prophet<sup>sa</sup> held him by his hand and said, 'Muʻadh, I swear in the name

52. (Sabā', 34:2)

70

of Allah! I do love you and counsel you that you should not miss supplicating after every Ṣalāt.

Allah, help me in remembering You, and being grateful to You and worshipping You in the best manner.' (Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-ul-Witri, Bābun fil-Istighfār)

## The Promised Messiahas says:

If someone ponders deeply, he would realise that all praises and good attributes belong to Allah the Almighty alone. No human or other creature deserves true praise and appreciation. If one were to reflect without any tinge of selfishness, one would obviously discover that one who creates something, at a time when it did not exist nor was there any information about its existence, such a one should be worthy of praise. And [such a one should also be worthy of praise] who created necessary means at a time when nothing existed, nor was there any information available about the basic requirement for creation, sustenance, good health, and maintenance of existence. And [such a one should also be worthy of praise] who had mercy on a creature that suffered great misfortune and who had relieved it from that misfortune. And [such a one should also be worthy of praise) who does not let the efforts of a hard worker go to waste and gives full reward to those who make the effort. Even though payment of due wages is a right of the labourer, someone who makes due payment can also be a benefactor. All of these are excellent traits that can make one worthy of praise and appreciation.

Now, ponder and you will recognise that all the praiseworthy attributes belong to Allah alone because He alone possesses all these attributes in perfection; and nobody else does.... In short, only Allah the Almighty is perfect in His being and worthy of praise in an excellent manner. In comparison to Him, no one deserves praise by virtue of its own being. If someone else deserves praise, it is only secondary in nature. This, too, is a Mercy of Allah the Almighty because even though He is One, without any partner, He has included others in those praises in a secondary sense. (Ro'idād-e-Jalsah Du'ā', Rūḥānī Khazā'in, vol. 15, pp. 598–602)

Giving a general admonition to the Jamā'at, the Promised Messiah<sup>as</sup> says:

If you desire that the angels should praise you in heaven, then endure beating and be joyful, hear abuse and be grateful, experience failure and do not cut asunder your relationship with God. You are the last Jamā'at of God, so practice virtue at its highest level. Anyone from among you who becomes slothful will be cast out of the Jamā'at like a foul thing and will die in sorrow without having caused any harm to God. I give you the good news that your God truly exists. All are His creatures, but He chooses the one who chooses Him. He comes to the one who goes to Him. He bestows honour upon the one who honours Him. So approach Him with straight hearts and pure tongues, eyes and ears so that He may accept you. (Kashtī-e-Nūh, Rūhānī Khazā'in, yol. 19, p. 15)

71

## The Promised Messiahas also says:

Don't think that God will let you go to waste. You are a seed of the Hand of God which was sown in the earth. God says that this seed will grow and flourish and its branches will spread in all directions and it will become a huge tree. So blessed is he who believes in what God says and does not fear the trials that he suffers on his way to God. For the coming of trials is essential so that God may try you to see who is true in his declaration of bai'at and who is false. Whoever slips at a trial, he would do no harm to God whatsoever and ill-luck would take him to hell. Were he not born, it would have been better for him. But all those who remain steadfast till the end-they will be shaken with quakes of calamities, and storms of misfortune will batter them, people will jeer and mock them, and the world will treat them with extreme hatred-shall at last come out victorious. And doors of blessings shall be opened to them. God addressed me and said that I should inform my Jama'at that those who believe and their belief is not adulterated with worldly considerations and is free from hypocrisy and cowardice and is such as it does not fall short of any stage of obedience, these are the people who are favourites of God. And God says that these are the very people who have a sure footing with their Lord. (Al-Waşiyyat, Rūḥānī Khazā'in, vol. 20, p. 309)

May Allah the Almighty enable all of us to hold fast to these admonitions. May He make us true Aḥmadīs and grant us the ability to be always true to our pledge of allegiance. May He make us truly obedient to Allah the Almighty and His Apostle. May we never commit anything that blemishes the lovely Jamā'at of the Promised Messiahas.

O Allah! Forgive our mistakes, conceal our shortcomings, count us always among those who are obedient and faithful to You. Make us hold fast to the pledge of allegiance. Include us among those whom You love. Enable our future generations also to remain true to the pledge. May we never distance ourselves from You. Grant us Your true recognition. O Most Merciful of all mercifuls, have mercy upon us. Accept all our supplications. Make us the inheritors of all the prayers that the Promised Messiah<sup>as</sup> made for those who join his Jamā'at.

74

Majlis Ansārullāh, USA 60

CONDITIONS OF BAI'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

[From the concluding address delivered at the Annual Convention of the Alimadiyyah Muslim Jamā'at, Germany, on August 24, 2003, in which fourth, fifth and sixth conditions of bai'at were explained in detail.]

... This is a very important subject and its need is felt in this age even more. As we move away from the period of the Promised Messiahas, we are prone to feel proud of belonging to the lineage of a particular Companion<sup>ra</sup> of the Promised Messiahas, yet we are often not as conscious of the sacrifices rendered by our forefathers as we should be. And, though we have inherited their genes, the standards of spirituality have declined. While it is a natural phenomenon that as we move away from the period of Prophethood, some shortcomings and weaknesses may occur, it is important to note that progressive communities do not rest assured by simply blaming the new conditions of changed times as the root of this ill. On the contrary, they keep striving, trusting in the glad tidings and prophecies as members of the Jama'at of the Promised Messiah and the Mahdī as. It is they who will educate the world in the teachings of the Holy Prophet Muḥammadsa. The condition set forth for us to achieve this

goal is that we should stand firm in the belief of the Oneness of God, not only for ourselves but that we should strive to make our next generations stand firm in this belief as well. Now I will present to you an excerpt from the writings of the Promised Messiah to clarify what he expected of those who took his covenant of bai at...

The Promised Messiahas say:

Seeking forgiveness at my hands demands a type of a death so that you may be given birth to a new life. It is purposeless to take the pledge of bai'at without sincerity of heart. When you take my pledge of bai'at, God expects an undertaking from your heart. So the one who accepts me with a true heart and truly seeks forgiveness of his sins, the Forgiving and Merciful God surely forgives his sins. Thus he becomes like a person just born of his mother; then the angels protect him. (Malfūzāt, vol. 3, p. 262)

76

Majlis Ansārullāh, USA 61



That under the impulse of any passions, he/she shall cause no harm whatsoever to the creatures of God in general and Muslims in particular, neither by his/her tongue, hands, nor any other means.

As is clear from this condition, one should not cause harm whether by one's hands or by one's tongue in a fit of anger, under the pretext of one's self-respect or honour. Clearly, it is mandatory that one should not harm any Muslim. This has been made obligatory upon us. We have to especially abide by this condition because Muslims associate themselves with our dearly Beloved Master the Holy Prophet Muḥammadsa. We cannot even imagine harming them. In seeking the help of Allah, the Most Powerful and the Almighty God, Who is the Lord of All Powers, against those self-appointed 'ulemā' who are a blemish on the fair name of Islam—who have exceeded all bounds in their enmity of the Messiah and the Mahdī as of the age—we prostrate at His threshold imploring Him to seize them. We do so because the

Prophet of Allah had declared them to be the worst of the creation; otherwise, we neither nurse unnecessary grudges against them nor are we angry with anyone. We act upon the commandments of the Almighty Allah. In exhorting us to suppress our anger the Almighty Allah says:<sup>53</sup>

Those who spend in prosperity and in adversity, and those who suppress anger and pardon men; and Allah loves those who do good.

It was by virtue of this verse that a slave of Ḥaḍrat Imam Ḥusain<sup>ra</sup>, won his freedom. It is said that the slave erroneously dropped something hot (it could have been water) on Ḥaḍrat Ḥusain<sup>ra</sup>. He looked at him angrily. The slave was intelligent and knew the Holy Qur'an as well. He promptly quoted the part of the verse about the suppression of anger.<sup>54</sup>

Ḥaḍrat Ḥusain<sup>ra</sup> said, 'You are right; I suppress my anger.' Now the servant thought that though the anger had been brought under control, it would still remain in his heart. It was possible that he would be chastised for some other mistake later. So he quoted the second part of the verse:<sup>55</sup>

<sup>53. (</sup>Āl-e-'Imrān, 3:135)

<sup>54. ...</sup>and those who suppress anger... (Āl-e-'Imrān, 3:135)

<sup>55. ...</sup>and pardon men... (Āl-e-'Imrān, 3:135)

# وَ الْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ

Ḥaḍrat Ḥusain said, 'I have forgiven you.' The slave's knowledge and promptness gave him immediate benefits. Now he quoted the third part of the verse:<sup>56</sup>

Ḥaḍrat Ḥusain responded, 'I hereby grant you freedom.' In those days, slaves used to be bought. It was not possible to gain one's freedom so easily. The slave's quick-wittedness and knowledge got him freedom from his master who was Godfearing. This is the teaching of Islam.

# Adopt Forgiveness and Forbearance

With regard to moral qualities that relate to the attainment of virtue, the Promised Messiah<sup>as</sup> says:

Of these, the first moral quality is forgiveness, that is, to forgive someone's sins. The virtue in this is that the person who commits a sin causes harm to someone else and, therefore, becomes liable to be punished or to be put in jail or to be fined or be chastised with direct action. Thus, to forgive him, if forgiveness is appropriate, would be a good deed. In this connection the teaching of the Holy Qur'an is: <sup>57,58</sup>

57. (Āl-e-'Imrān, 3:135)

That is, the virtuous are those who suppress their anger when it is appropriate and forgive when it is appropriate to forgive sins

A bad deed should be requited with an equal amount and in situations where forgiveness of sin is corrective without causing any harm—that is, forgiveness is granted when the occasion warrants and not otherwise—then it merits reward. (Islamī Uṣūl kī Philosophy, Rūḥānī Khazā'in, vol. 10, p. 351)

There is a famous tradition of the Holy Prophet<sup>sa</sup> that many have heard. Pointing towards his chest, the Holy Prophet<sup>sa</sup> said: 'Taqwā lies in here.' That is to say, that pure and matchless taqwā, if it were to be found anywhere, lived only in the heart of the Holy Prophet<sup>sa</sup>. Besides taqwā there is nothing else in his heart.

So, O people, O community of believers, for you the everlasting instruction is that the example you have to emulate is the model of the Holy Prophet<sup>sa</sup>. So, search your hearts. Are you making efforts at imbuing yourselves with *taqwā* by emulating the example of the Holy Prophet<sup>sa</sup>? Do you also have the fear of Allah, and is His love in yourselves? As a result, do you have sympathy for and do you do good towards His creation?

Now I place before you the tradition in full:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said: 'Do not be jealous of one another. Do not quarrel among yourselves. Do not entertain malice against each other. Do not have enmities against one another. None of you should

<sup>56. ...</sup>and Allah loves those who do good. (Āl-e-Imrān, 3:135)

<sup>58. (</sup>al-Shūrā, 42:41)

overbid on a contract that has been settled by the other. O servants of Allah, be brothers to one another. A Muslim is a brother to another Muslim. He does not oppress his brother. He does not derogate him nor thinks low of him.' Then pointing towards his chest the Holy Prophet<sup>st</sup> said three times, 'Taqwā is in here. It is enough evil for a man to think low of his brother. The blood, property and honour of every Muslim are unlawful for another Muslim.' (Ṣaḥāḥ Muslim, Kitāb-ul-Birri waṣ-Ṣilah, Bābu Taḥrīmī-Zulmil Muslimī Wa Khadhlih)

# Do Not Cause Harm to Anyone

It has been stated in the fourth condition that one should not cause harm to another person whether by one's hand or one's tongue or through any other means. I will now explain this condition of bai'at. From the saying of the Holy Prophetsa that I have presented before, you should focus on the words 'do not be jealous.' Jealousy ultimately develops into enmity. A person who has jealousy in his heart always wants to harm the person of whom he is jealous. Jealousy is a type of disease that while it causes harm to the other person, it also consumes the person who is jealous. It gives rise to many other petty feelings of spite, such as: why the other person has a better business, or more wealth or more talented children. In the case of women, jealousy may arise because of someone's better jewellery. Even in religious matters-where good deeds must be appreciated and where people should try to move forward in rendering service to the religion-efforts are made to place obstacles in the way of those who are rendering religious

service by making accusations against them so that they, too, are deprived of performing service to the religion.

Then the Holy Prophet<sup>sa</sup> admonishes us not to quarrel with each other. Quarrels take place over petty matters. To give an example, sometimes an officer on duty warns a child who has been mischievous in a gathering that if he were to do it again he would be dealt with firmly or be corrected. The parents, sitting nearby, immediately roll up their sleeves for a fight, and the person performing the duty is put down in a terrible way. Through this action of theirs, they not only broke a condition of bai'at and spoiled their good manners, they also banished from the minds of their next generation the respect for the organisation of the Jamā'at and the distinction between good and bad.

Then we are directed not to have enmity towards each other. Enmities start from petty matters. Hearts are filled with spite and malice. Some people are always on the lookout for an opportunity to avenge them, while the instruction is not to have enmity with, nor malice for, anyone. Once a Companion<sup>ra</sup> humbly asked the Holy Prophet<sup>sa</sup> to give him simple, but unforgettable advice in a few words. The Holy Prophet<sup>sa</sup> advised him to 'shun anger' and then again he said, 'shun anger.' When you keep in your mind that you should shun anger, then malice and spite will go away automatically.

Another habit of 'injuring or harming someone, or making another person's deal go sour' is to overbid on a contract concluded by the other. In this saying, we have been asked to desist from such actions. A higher price is offered to acquire a thing only to bring the other person's business down while no

81

personal gain is achieved from such a bid. This also applies to proposals for marriage. Aḥmadīs should keep that prohibition in mind.

Then the admonishment is not to oppress anyone, not to think low of anyone, nor to derogate anyone. An oppressor never achieves nearness to Allah. Then, how is it possible that on the one hand one would enter into a pledge of allegiance with the one appointed by Allah to win His favour and on the other one would oppress people by snatching their rights. It is a common practice in our villages not to give brothers their rights, not to give sisters their share of inheritance simply because they have been married to a different family, lest the property move out of the family, There are those that oppress their wives, those that do not respect their rights, and there are wives who do not respect the rights of their husbands. There are many such matters that fall under this category. Many such actions are indicative of the low treatment of others. While you claim to have taken bai'at and you claim to give up these evil deeds, how can you commit these actions? The clear-cut commandment is that it is not permissible for a Muslim to think poorly of another Muslim under any circumstances. Similarly, the blood, property and honour of a Muslim are made unlawful for another Muslim. So, having accepted the Appointed One of this age, you who act upon Islamic teachings the most, how can these deeds be tolerated on your part, and how can you still be considered a member of the Jama'at of the Promised Messiahas?

I would now present to you some aḥādīth that illustrate what the Companions<sup>ra</sup> of the Holy Prophet<sup>sa</sup> did in not

taking these matters lightly and what changes they made in themselves after they had accepted Islam.

Ḥaḍrat Abū Dhar al-Ghaffārī¹a used to provide drinking water from his tank. Some members of a family came by. One of them asked the others as to which of them would go to Abū Dhar¹a to hold him by his hair and ask him to render an account of himself. One of them said that he would do it. He went over to Abū Dhar¹a when he was standing near the tank. He started questioning him. Abū Dhar¹a, who was standing at this time, sat down and then he lay down. One of them asked him, 'Abū Dhar¹a, why did you sit down and then why did you lie down?' He replied that, 'the Holy Prophet¹a told us, "When anger overcomes one of you while he is standing he should sit down so that this anger would subside; failing that, he should lie down.'" (Musnadu Alimadabni Ḥańbal, vol. 5, p. 152, printed in Beirut)

## In another hadīth the narrator states that:

We were sitting in the company of 'Urwah Bin Muḥammad when a man came by. He started talking in a manner that angered 'Urwah Bin Muḥammad. The narrator states that when his anger boiled he got up. After performing ablution, he came back to them. He told us that he had heard of a narration passed down by his father through his grandfather, 'Atiyyah, who was a Companion of the Holy Prophet<sup>sa</sup>, that the Holy Prophet<sup>sa</sup> had said: Anger comes from Satan. Satan was made from the fire, and fire is put out by water; so when one of you gets angry, he should perform the ablution. (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 4, p. 226, printed in Beirut)

Ḥaḍrat Ziyād Bin 'Alāqah<sup>ra</sup>, on the basis of a narration provided by his uncle Ḥaḍrat Qaṭbah Bin Mālik<sup>ra</sup> that the Holy Prophet<sup>sa</sup> used to supplicate, 'O my Allah, I seek thy refuge from bad morals, evil deeds and evil desires.' (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitābud-Da'wāt, Bābu Du'ā'i Ummi Salamah, Hadīth No. 3591)

I now present before you what the Promised Messiah<sup>as</sup> said in this regard and what he expects of the members of the Jamā'at.

The Promised Messiahas says:

The members of my Jama'at, wherever they might be, should listen with attention. The purpose of their joining this Movement and establishing the mutual relationship of spiritual preceptor and disciple with me is that they should achieve a high degree of good conduct, good behaviour and righteousness. No wrongdoing, mischief, or misconduct should even approach them. They should perform the five daily Prayers regularly, should not utter a falsehood and should not hurt anyone with their speech. They should be guilty of no vice and should not let even a thought of any mischief, or wrong, or disorderliness, or turmoil pass through their minds. They should shun every type of sin, offence, undesirable action, passion, and unmannerly behaviour. They should become pure-hearted and meek servants of God Almighty, and no poisonous germ should flourish in their beings.... Sympathy with mankind should be their principle and, they should fear God Almighty. They should safeguard their tongues and their hands and their thoughts against every kind of impurity, disorderliness and dishonesty. They should join the five daily Prayer

services without fail. They should refrain from every kind of wrong, transgression, dishonesty, bribery, trespass, and partiality. They should not participate in any evil company. If it should be proved that one who frequents their company does not obey God's commandments... or is not mindful of the rights of people, or is cruel or mischievous, or is illbehaved, or is seeking to deceive the servants of God Almighty by speaking ill or abusively of them, or is guilty of imposture towards the persons with whom they have entered into a covenant of bai'at, it should be their duty to repel him and to keep away from such a dangerous one. They should not design harm against the followers of any religion or the members of any tribe or group. Be true well-wishers of everyone, and take care that no mischievous, vicious, disorderly, or ill-behaved person, should be ever of your company, or should dwell among you; for such a person could at any time be the cause of your stumbling....

These are matters and conditions that I have been urging from the beginning, and it is the duty of every member of my Jamā'at to act upon them. You should indulge in no impurity, mockery or derision. Walk upon the earth with good hearts, pure tempers, and pure thoughts. Not every evil is worth fighting, so cultivate the habit of forgiveness and overlooking defaults, and behave with steadfastness and meekness. Do not attack anyone improperly, and keep your passions under complete control. If you take part in a discussion, or in an exchange of views on a religious subject, express yourself gently and be courteous. If anyone misbehaves towards you, withdraw from such company with a greeting of peace. If you are persecuted or reviled, be

mindful that you should not meet stupidity with stupidity, for otherwise you will be counted in the same category as your opponents. God Almighty desires that you should become a jamā'at that should set an example of goodness and truthfulness for the whole world. Hasten to exclude everyone from your company who sets an example of evil, mischief, provocation and ill-behaviour. He who cannot dwell among us in meekness, goodness and piety, using gentle words and comporting himself in ways of good conduct, should depart from us quickly, for God does not desire that such a one should dwell among us. He will die miserably, for he did not adopt the way of goodness. Therefore, be alert, and be truly good-hearted, gentle and righteous. You will be recognised by your regular attendance at Prayer services and your high moral qualities. He who has the seed of evil embedded in him will not be able to conform to this admonition. (Ishtihar (The Announcement), May 29, 1898. Majmū'ah Ishtihārāt, vol. 3, pp. 46-48)

#### He further said:

A man should not be conceited, nor indecent, nor illmannered towards the fellow beings. He should act with love and goodness and should not bear ill-will towards anyone for personal reasons. He should behave firmly or gently in accordance with the occasions or conditions. (Malfūzāt, new edition, vol. 5, p. 609)

# Adopt Meekness and Humility

With respect to meekness and humility the Promised Messiahas says:

...Seek forgiveness of Allah before the punishment of God comes to close the door of forgiveness. While the laws of this world are feared, why is it the laws of God are not? When calamities have occurred one has to go through them. Everyone should try to get up for tahajjud and to include qunūt<sup>59</sup> in the five daily Prayers as well. Repent from everything that would incur the wrath of Allah. Repentance means giving up all evil deeds and everything that goes against the pleasure of God and undergoing a true change and making progress and adopting the way of righteousness. In this, too, lies the mercy of Allah. Make your habits decent. Shun anger, replacing it with gentleness and meekness. Along with adopting good morals you should give charity as well.<sup>60</sup>

Which means that for seeking the pleasure of God you feed the poor, the orphans, and the needy, and you say that you perform these acts only for the pleasure of the Almighty Allah, and you fear that extremely terrible Day.

In brief, pray, ask forgiveness and keep giving charity, so that the Almighty Allah may deal with you with His Grace and Mercy. (Malfūzāt, new edition, vol. 1, pp. 134–135)

87

A supplication for help and forgiveness of Allah made in witr Prayer.

<sup>60. (</sup>al-Dahr, 76:9)

Condition IV

## Then he says:

Friends! Hold fast to this rule: deal with all people with kindness. Kindness increases intelligence, and forbearance promotes deeper thinking. Anyone who does not adopt this way is not of us. Anyone from our Jamā'at who cannot tolerate the abuse and harshness of our opponents is permitted to have recourse to the courts, but it is not appropriate that he should counter harshness with harshness and create a dispute. This is the admonishment we have given our Jamā'at, and we express our displeasure and declare that the one who does not act upon it is not of our Jamā'at. (Tablīgh-e-Risālat, vol. 6. p. 170, Majmū'ah Ishtihārāt, vol. 2, p. 472)

89

Majlis Ansārullāh, USA 68



That he/she shall remain faithful to God in all circumstances of life, in sorrow and in happiness, in adversity and in prosperity, in felicity and in trial; and that he/she shall in all conditions remain resigned to the decree of God and keep himself/herself ready to face all kinds of indignities and sufferings in His way and shall never turn away from Him at the onslaught of any misfortune; on the contrary, he/she shall march forward.

Allah the Almighty says in the Holy Qur'an:61

And of men there is he who would sell himself to seek the pleasure of Allah; and Allah is Compassionate to His servants.

61. (al-Bagarah, 2:208)

In explaining this verse of the Holy Qur'an, the Promised Messiahas says:

The people of the highest grade among the people—that is, people who are completely lost in the pleasure of Allah, and sell their selves to earn the pleasure of God—are the people upon whom the mercy of Allah descends.... In this verse Allah the Almighty says, 'Only he is delivered from all tribulations who sells his self in My way and for My pleasure. He proves with his utmost endeavours that he belongs to God and considers his entire being as something that has been fashioned for obedience of the Creator and service to the creation...' (Islāmī Uṣūl kī philosophy, Rūḥānī Khazā'in, vol. 10, p. 385)

## Then he says:

A loved one of God sells his being in the way of God. In return, he earns the pleasure of God. Such are the ones upon whom the special mercy of God descends. (Islāmī Uṣūl kī philosophy, Rūḥānī Khazā'in, vol. 10, p. 473)

# Then he says:

There are some people who sell their beings hoping that He would be pleased... (Paighāmi Ṣulḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 23, p. 473)

For such people, Allah the Almighty has given the glad tiding:<sup>62</sup>

<sup>62. (</sup>al-Fajr, 89:28-31)

يَّايَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ. ارْجِعِيْ اللَّي رَبِّكِ رَاضِيَةٌ مَّوْضِيَّةٌ فَادْخُلِيْ فِيْ عِبَادِيْ. وَ ادْخُلِيْ جَنَّتِيْ.

And thou, O soul at peace! Return to thy Lord well pleased with Him and He well pleased with thee. So enter thou among My servants. And enter thou My Garden.

People who are reconciled to the will of Allah, and suffer all hardships and tribulations for His sake, are never left unrewarded by Allah the Almighty. There are many among us who are embodiments of shortcomings and defects. We commit many errors and sins. But if we are in the habit of reconciling to the will of Allah, and are ever-prepared to, and do, suffer all indignities for Him, if we are not like the wailing woman who put up a big clamour on any small suffering, for such patient ones there is a glad tiding from the Holy Prophet<sup>sa</sup>.

# Sufferings of a Muslim are an Expiation for Sins

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'No Muslim suffers any calamity, suffering, pain, discomfort, or anxiety, even as small as the prick of a thorn, but Allah wipes out instead some of his defaults and his sins.' (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-ul-Birri waṣ-Ṣilah, Bābu Thawābil-Mo'mini fī mā yuṣībuhū min Maraḍin au Ḥuznin au naḥwa dhālik)

In another hadīth Ḥaḍrat Ṣuhaib Bin Sinānta has related that:

The Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Wondrous is the case of a believer; there is good for him in everything, and it is so for him alone. If he experiences something agreeable, he is grateful to God and that is good for him; and if he experiences adversity, he is steadfast and that is good for him because he earns merit for his steadfastness.' (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-uz-Zuhdi, Bābul Mo'mini Amruhū kulluhū Khair)

Sometimes Allah makes His servants go through sufferings related to his children. There is excessive wailing and crying at the death of children, especially among the women. Thanks to Allah, He has granted to the Aḥmadiyyah Muslim Jamāʻat mothers who are very patient and reconciled to His will. But sometimes there are instances of complaining, especially among the illiterates or those with meagre education. In fact, I have also observed some cases among those with good education that they utter words of ingratitude.

There is a hadīth that the Holy Prophet<sup>sa</sup> used to take a pledge from women-Companions<sup>ra</sup> in this respect. The hadīth runs as follows:

Ḥaḍrat Usaid<sup>ra</sup> relates that he heard from a woman-Companion<sup>ra</sup> who had taken a pledge at the hand of the Holy Prophet<sup>sa</sup> that the pledge included the following: 'We will not disobey the Holy Prophet<sup>sa</sup>, will not tear our faces in wailing, will not raise a hue and cry during mourning, and will not tear our clothes or keep our hair ruffled.' (Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-ul-Janā'iz, Bābun fin-Nauḥ)

93

# Real Time to Show Patience is When Tragedy Strikes

Ḥaḍrat Anas<sup>ra</sup> relates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> passed by a woman who was crying by the side of a grave. He said to her, 'Be mindful of thy duty to Allah and be steadfast.' She retorted, 'Leave me alone; you have not been afflicted as I have been.' She had not known who he was. Someone told her, 'That was the Holy Prophet<sup>sa</sup>.' She proceeded to the door of the Holy Prophet<sup>sa</sup> and not finding any doorman went in and said to him, 'I had not recognised you.' He said, 'Steadfastness means to be resigned at the time of the first shock of grief.' (Ṣaḥāḥ Al-Bukhārī, Kitāb-ul-Janā' iz, Bābu Ziyāratil-Qubūr)

Another important point that has been emphasised in the fifth condition is [to remain steadfast] no matter how hard the circumstances, how long the period of hardship, how apparent the worldly attractions, how likely the benefits from diverse worldly activities, and how luring the attractions offered by the worldly powers that tells you not to worry because: 'as an Aḥmadī, even as you maintain ties to the Jamā'at, you can still conduct your professional affairs, serve the Jamā'at, and sacrifice financially.' All of these are caused by Dajjāl [Antichrist] to move you away from Allah and the Jamā'at. Therefore, the Promised Messiahas says that if you have taken the pledge, stay away from these snares. Do not be misled by these attractions. Remain faithful to Allah. If you turn to Him, you belong to the Promised Messiahas and will receive everything. The following is a beautiful admonition of the Holy Prophetsa in this respect.

Ḥaḍrat Ibn-e-'Abbās<sup>ra</sup> has related that: I was once riding with the Holy Prophet<sup>ra</sup>. He said, 'My dear child, I am going to teach you a few things: Keep Allah in mind, He will safeguard you; keep Allah in mind, you will find Him nearby. When in need, ask only of Allah; if you need help, ask Him alone for help. Remember, if the whole world joins together to benefit you, it can do nothing to benefit you, except if Allah wishes and decrees it for you. And if they all join to hurt you, they can do nothing to hurt you, except if Allah decrees the harm for you. The pens have been stored away and the ink has dried." (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitābu Ṣifatil Qiyāmah, Bāb No. 59)

### Another version is:

Keep Allah in mind, you will find Him before you. Recognise Allah in times of ease, He will recognise you in times of hardship. Remember, what escaped you was not decreed for you; and what is decreed for you will definitely come to you. Remember, the help of Allah comes as a result of steadfastness, and times of ease and times of hardship are commingled, and every hardship is followed by times of ease. (Riāḍ-uṣ-Ṣāliḥīn Lil Imam An-Nawawī, Bāb-ul-Murāqabah, Ḥadīth No. 62)

Nothing that the Holy Prophet<sup>sa</sup> did was against the pleasure of Allah; yet, he prayed fervently, he prayed for the pleasure of Allah.

Ḥaḍrat Muḥammad Bin Ibrāhīm<sup>ra</sup> narrates a *ḥadīth* from Ḥaḍrat 'Āishah<sup>ra</sup>, 'Once I was sleeping by the side of the Holy Prophet<sup>sa</sup>. During a time at night I did not find him there. While searching around, my hand touched his feet while he

95

was prostrating. He was praying, "Allah, I seek the protection of Thy pleasure against Thy displeasure; and I seek the protection of Thy forgiveness against Thy punishment. I cannot count the ways of praising Thee. You are as You have described Your Holy Self." (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitāb-ud-Da'wāt, Bābu Mā Jā'a fī 'Aqdit-Tasbīḥi Bil-yad)

## Another tradition says that:

Someone from Medina heard from Ḥaḍrat 'Abdul Wahhāb Bin al-Ward<sup>ra</sup> that Ḥaḍrat Mu'āwiyah<sup>ra</sup> wrote to Ḥaḍrat 'Āishah<sup>ra</sup> requesting some advice. She replied, 'Assalāmo 'Alaikum. I have heard the Holy Prophet<sup>sa</sup> say, "One who seeks the pleasure of Allah, even at the cost of displeasing some people, Allah is Sufficient for him against them. But he who displeases Allah for the sake of pleasing some people, Allah hands him over to those people." (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitāb-uz-Zuhd, Bābu Mā Jā'a fī Ḥifzil-Lisān, Ḥadīth No. 2414)

# You Are the Last Jamā'at Established by Allah

#### The Promised Messiahas writes:

It is inevitable that you should be tried with diverse types of pain and misfortune as the faithful before you were tried. Be mindful, lest you should stumble. So long as you have a firm relationship with heaven, the earth can do you no harm. Whenever harm befalls you, it will be through yourself and not through your enemy. Even if you lose all honour on earth, Allah will bestow eternal honour upon you from heaven. So do not let go of Him. It is inevitable that you be persecuted and suffer many disappointments, but do not lose heart, for it is Allah Who tests you whether you are steadfast in His cause or not. If you desire that angels should praise you in heaven, then endure beating and be joyful, hear abuse and be grateful, experience failure and do not cut your relationship with Allah. You are the last Jamā'at of Allah, so practice virtue at its highest level. Anyone from among you who becomes slothful will be cast out of the Jamā'at like a foul thing and will die in sorrow and will be able to do no harm to Allah. I give you the good news that your God truly exists. All are His creatures, but He chooses the one who chooses Him. He comes to the one who goes to Him. He bestows honour upon him who honours Him. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, p. 15)

## Then the Promised Messiahas says:

What we need to do is to please Allah. That requires sincerity, truthfulness, and fidelity, not that the efforts of our Jamā'at be limited to mere verbiage. When Allah is pleased with us, He puts blessings in our affairs and opens the doors of His grace and blessings.... This narrow gate—the gate of truthfulness and fidelity—is not easy to cross. We can never be boastful that we start receiving dreams or revelations and thus we sit idly and refrain from utmost striving. Allah the Almighty does not like that.... (Al-Badr, vol., 3, No. 18–19, May 8–16, 1904, p. 10)

## Then he says:

Every true believer passes through such circumstances. If he becomes His with sincerity and fidelity, Allah becomes his

97

friend. But if the structure of faith is weak, there are dangers. We have no knowledge of the secrets of anybody's heart... but anyone who totally belong to God receives His protection. Although He is the God of everyone, He manifests especially to those who hand themselves over to God. To hand oneself over to God means that the self be totally demolished and nothing should remain of it. That is why I tell my Jamā'at again and again that they should take no pride in taking the pledge. If the heart is not purified, there is no merit in placing their hands in my hand.... But anyone who makes a true pledge attains forgiveness of even major sins and receives a new life. (Malfūṣāt, new edition, vol. 3, p. 65)

# Those Who Belong to the Promised Messiah<sup>28</sup> Cannot be Separated From Him

# Then the Promised Messiahas says:

He who does not wish to follow me can depart from me. I do not know how many terrible and thorny forests I may have to cross. Why do those who are tender-footed put themselves to trouble with me? Those who are mine will not depart from me, neither on account of misfortune, nor in consequence of the vilification of people, nor through heavenly trials and tribulations. Those who are not mine, vain are their affirmations of friendship, for they will soon be separated from me and their last state will be worse than their first. Shall we be afraid of earthquakes; shall we become frightened by trials in the cause of Allah? Can we be separated by any trial that comes from our Beloved Allah? Certainly not, but only through His

grace and mercy. Those who wish to depart may do so; we bid them farewell. But they should remember that after thinking ill and cutting asunder, if they should again incline towards me, such inclination would not receive the honour from God as is bestowed upon the faithful, for the stain of ill-thinking and treachery is a big stain. (Anwār-ul-Islam, Rūḥānī Khazā'in, vol. 9, pp. 23–24)

### Steadfastness

One hundred years ago, two elders of the Jamā'at demonstrated perfect fidelity and steadfastness. They were true to their pledge, very true. They were enticed with different kinds of attractions to break the pledge, but these princes of steadfastness paid no attention to them and remained true to their pledge. The Promised Messiahas has paid excellent tribute to them. They are Ṣāḥibzādah Sayyed 'Abdul Laṭīf Shahīda and 'Abdur-Raḥmān Khāna. I present an excerpt from the Promised Messiahas:

Ponder with faith and fairness that if a Jamā'at were based entirely on deceit, falsehood, and trickery, could its members demonstrate such steadfastness and valour that they should not forsake this path, accept being trampled under stones and—not worrying about their wives and children—offer their lives despite the repeated promises of release on condition of renouncing bai'at? Sheikh 'Abdur-Raḥmān<sup>ra</sup> was slaughtered in Kabul in the same manner. He made no protest nor begged for release by renouncing bai'at.

)

This alone is the sign of a true faith and a true *Imam*. When someone attains a true understanding and the heart is permeated with spiritual sweetness, such a person does not fear being killed in this path. Of course, those whose faith is skin-deep, and faith has not permeated their limbs and veins, can turn apostate like Judas Iscariot. There are examples of such apostates in the life of every Prophet. Thanks to Allah that a large party of the faithful is with me; every one of them is a sign for me. This is the Grace of my Lord.

#### Translation:

O my Lord, You are my Paradise, and Your Mercy is my protection, and Your signs are my nourishment and Your Grace is my mantle.

(Ḥaqīqat-ul-Waḥyi, Rūḥānī Khazā'in, vol. 22, pp. 360-361)

The history of the Aḥmadiyyah Muslim Jamā'at over the last one hundred years bears witness that such examples of faithfulness and fidelity have been repeatedly demonstrated. There were losses of lives and property. There were martyrdoms. Children were killed in the presence of fathers, and fathers were killed in the presence of children. Then did Allah—Who is the Greatest in rewarding faithfulness—permit this blood to be spilled in vain? No. He showered His Mercy upon their progenies in an unprecedented way. Many of you who are present here or are spread in many countries are personal witnesses to this. Indeed, many of you

are the recipients of these blessings. This is a consequence of the fidelity that you have shown towards Allah and the way you remained true to the pledge of allegiance. When the time of ease comes, do not forget this pledge of bai 'at nor let your future generations forget it. Always remain faithful to the dear Allah, so that His blessings may continue to pour on your future generations; transfer this relationship of fidelity to the coming generations.

1 102

Majlis Ansārullāh, USA 74



That he/she shall refrain from following un-Islamic customs and lustful inclinations and shall completely submit himself/herself to the authority of the Holy Qur'an; and that he/she shall make the Word of God and the sayings of the Holy Prophet Muḥammad\*a his/her guiding principles in every walk of his/her life.

The Promised Messiahas admonishes us not to follow the un-Islamic customs that people have added to their faith because of the influence of the society in which they live. These customs have been adopted from other religions. For example, there are some frivolous customs during celebrations of marriage—like showing off the dowery given to the bride by her groom's family, or the gifts brought by them, or publicly displaying the dowery given to the bride by her own family. There is quite a show. Islam only enjoins haq mehr [bride's due right] to be publicly announced as a part of the

religious marriage ceremony. All other customs are frivolous. First, when showing off the dowery from either side, those who are well-off want to show that they are giving more than their counterparts did in their marriage. All of this is worldly competition and show.

These days, there are many among you whom Allah the Almighty has blessed greatly after migration<sup>63</sup>. This is one of the blessings of joining the Jamā'at of the Promised Messiah<sup>85</sup>. It is a consequence of the sacrifices made by your forefathers and a blessing resulting from the supplications offered by them. But there are some who, instead of being thankful by bowing before Allah the Almighty and spending in His way, become a prey to self-exultation and demonstration by excessive spending in marriages.

A lot of food is wasted in marriage celebrations and walimahs [reception given by husband after the marriage has been consummated]. Many dishes are prepared for public display. As a consequence, those who are not so well-off go into debt in order to have bridal dowery to display publicly. Some parents have to go into debt for fear of criticisms from their in-laws that their daughter has not brought much dowery with her. The groom's family should fear Allah. Do not permit your poor in-laws to go into debt in order to maintain your own false sense of self-esteem because the claim you make is that you are Aḥmadīs and are committed to abide by the ten conditions of bai 'at.

<sup>63.</sup> The reference is to members of the Jamā'at who have migrated from the rule of oppressive Islamic governments to western countries for religious freedom.

I have thus far briefly mentioned one custom during marriage. If I elaborate upon the subject further, I can cite many other prevailing customs during marriage ceremonies.

When the customs take root, their victim is blinded and gradually comes fully into the grip of carnal desires, whereas the pledge during bai'at is that he/she will safeguard completely from the carnal desires and will be completely subservient to the sovereignty of Allah and the Holy Prophet<sup>sa</sup>. What do Allah and His Apostle expect from us? Only that we forsake frivolous customs and abide by the commandments of Allah.

Allah the Almighty says in the Holy Qur'an:64

But if they do not accept this invitation of yours, then know that they only follow their own evil inclinations. And who is more erring than he who follows his evil inclinations without any guidance from Allah? Verily Allah guides not the unjust people.

In this verse Allah has given a very clear verdict that should make us fearful: those who follow their vain desires will never be rightly guided.

We claim that we have recognised and accepted the Imam of the Age but despite taking a pledge with the Imam to forsake all vain customs we are clinging to them. Everyone should examine himself: Are we taking retrograde steps? If we are true to the pledge and—fearing our Lord and eschewing

64. (al-Qaşaş, 28:51)

105

carnal desires—we turn to our Beloved Allah and praise Him, He gives us the glad tiding of Paradise.

As Almighty Allah says in the Holy Qur'an:65

But as for him who fears the station of his Lord, and restrains his soul from evil desires, the Paradise shall surely be his home.

I will present a few aḥādīth pertaining to the topic of rituals and customs.

Ḥaḍrat 'Āishah<sup>ra</sup> has related that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'An innovation in religion which has nothing to do with matters of faith is to be rejected and is unacceptable.' (Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Kitāb-us-Sulhi, Bābu Izaṣṭalaḥū 'alā sulhin jaurin)

Ḥaḍrat Jābir ra relates that the Holy Prophet addressed us and his eyes were showing redness, his voice became louder, and he was very excited as if he was warning us of an invading army. He said, 'The enemy is about to attack you any time during the day or night.' He also said, 'I and the Hour have been sent in close proximity.' (He joined his two fingers to demonstrate the closeness while he said this.) Then he added, 'Now I tell you that the best discourse is the Book of Allah and the best guidance is the guidance given by Muḥammad and the most evil thing is to introduce innovations in religion; and every innovation leads to error.' (Ṣaḥāḥ Muslim, Kitāb-ul-Jumu'ati, Bābu Takhfīfiṣ-Ṣalāti wal-Khuṭbah)

65. (al-Nāzi 'āt, 79:41-42)

Ḥaḍrat 'Amr Bin al-'Auf" has narrated that the Holy Prophet sa said, 'The person who revives any one of my sunnah so that others start practicing it, he will reap the reward equal to all those persons' rewards who act upon that sunnah, and their reward shall remain with them as well. The person who introduces an innovation and others adopt it, he shall share in the sins of all those who act on it, and their sins will remain with them as well.' (Sunano Ibn-ε-Mājah, Kitābul-Muqaddimah, Bābu man Aḥyā Sunnatan qad umītat)

# Evolving Innovations and Rituals Deserve to be Rejected

In short, the Holy Prophet<sup>sa</sup> told us in the above-quoted aḥadīth that those innovations that have nothing to do with faith, which take one away from faith, which disrespect the commandments of Allah and His Apostle, are all worthy of rejection. They are all useless and ought to be shunned. Stay away from them because they will gradually corrupt faith.

You can see that innovations have taken a firm foothold in other religions and have corrupted them. This, indeed, was bound to happen because it was destined that Islam should remain the only living faith. But if you make a close examination you will find that other religions such as Christianity—despite being one religion—have made many local customs in different countries as a part of faith in that country. We observe the same phenomenon in Africa. When the path of innovations is opened, new innovations continue to creep up.

The Holy Prophet<sup>sa</sup> has expressed grave concern and has given severe warnings to those who create innovations in matters of religion. He was very concerned about it. A *ḥadīth* relates that he said, 'I am terrified at the thought of you falling prey to these innovations and lustful inclinations. I am afraid that this may cause great harm to the religion and may lead you astray!'

These days, you are living in Western societies that have many customs and rituals of their own which can create distance between you and your religion and that can diminish the beauty of Islamic teachings for you. The lustre of worldliness is far more attractive; therefore, there is need for great caution at every step. Instead of adopting their wrong customs, we must present the beautiful teachings of Islam. Each Ahmadī should possess such a strong character that Western culture should have no effect on him/her whatsoever. For instance, women are enjoined to observe purdah [the veil] according to Islamic teachings. It is in the interest of a woman's integrity that she attains a prominent status in society due to the fact that she observes Islamic purdah. When a woman observes purdah willingly and she herself tells others the benefits of this Islamic injunction, it will have a far greater impact on others as compared to men who propagate the advantage of purdah in this society. Those women who observe purdah acquire many more chances to perform tabligh due to their unique prominence in society. This matter requires great attention.

There exist many other social evils in Western society. To adopt them merely because we live in this society and we feel compelled to do so is, indeed, a worrisome situation. For instance, it is wrong on your part to befriend someone who consumes alcohol and to accompany him to a restaurant or a

7 | 10

bar thinking that: 'he would drink alcohol but I will drink coffee or some other beverage.' Great caution is required. One day, you may be influenced by him to try just one sip and then God forbid, it becomes your habit to drink. Keep the following hadīth of the Holy Prophetsa in mind:

Ḥaḍrat Abū Barzah<sup>ra</sup> relates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'I fear that you may be tempted by the lusts of the flesh and sexual cravings, and I am afraid of the evil consequences of sensual temptations.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 4. p. 423, printed in Beirut)

## The Promised Messiahas says:

Until a man truly endeavours and works hard, he cannot attain the treasure of divine understanding which Islam contains and which brings a death upon the life tainted by sin. Allah the Almighty says very clearly:<sup>66</sup>

It is easy for someone to boast that he believes in God, and despite this claim, to lack altogether the impact caused by real belief. Such a claim would be utter nonsense. Such people have no regard for God, and God cares for them not. (Al-Hakam, vol. 9, No. 29, August 17, 1905, p. 6)

109

# Then he says:

One who is fearful of standing before God and secures himself against the selfish desires attains the station of Paradise. To secure oneself against the carnal desires is the death of the ego. By doing so, one can please God in this very world and thereby attain Paradise. (Al-Badr, vol. 1, August 3, 1905, p. 2)

# The Holy Qur'an is Our Guide to Islamic Teachings

Refraining from unwanted customs and rituals, and restraining oneself from lustful inclinations, are indeed part of Islamic teachings. To comprehend this teaching, we turn towards the Holy Qur'an as our Guide. The truth of the matter is that if a believer adopts the Holy Qur'an as the source of guidance in his daily life, all his evils will start vanishing automatically. His heart shall contain no lustful desires because this is the pure Book which completes the sharī'ah as a way of life. Keeping in view all facets of human life, Allah the Almighty revealed this Book to the pure heart of the Holy Prophetsa. And then whenever it was required, the Holy Prophet<sup>sa</sup> expounded upon the teachings through his practices, actions, and sayings. That is the reason why the Promised Messiahas has instructed us to accept the Book as fully binding upon us. I would, therefore, like to present references from the Qur'an, the hadith and some writings of the Promised Messiahas with respect to this topic.

But as for him who fears to stand before his Lord, and restrains his soul from evil desires, the Garden shall surely be his home. (al-Nāzi'āt, 79:41–42)

CONDITIONS OF BAI'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

Allah the Almighty says:67

And indeed We have made the Holy Qur'an easy to understand and to remember. But is there anyone who would receive admonition?

## There is a hadith:

Ḥaḍrat Abū Mūsā al-Ash'arī<sup>ra</sup> relates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'The example of a believer who recites the Qur'an and acts accordingly is like that of a citron that tastes good and smells good. And a believer who does not recite the Qur'an but acts upon it is like a date, which is good in taste but has no smell. And the example of a hypocrite who recites the Qur'an is like the basil, which smells good, but tastes bitter. And the example of a hypocrite who neither recites the Qur'an nor acts upon it is like the colocynth, which tastes bitter and has bad smell.' (Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Kitābu Faḍā'ilil-Qur'an, Bābu Ithmi man ra'ā bi-Qirā'atil-Qur'ani au ta'akkala bihi au fakhura bih)

# The Promised Messiahas says:

...the Holy Qur'an is filled with deep points of wisdom. It excels the Bible in every way in teaching true goodness. In particular, the lamp that shows the Real and Unchangeable Allah is held by none other than the Qur'an. Allah knows how many would have fallen victim to the worship of creatures if Qur'an had not been revealed. Thanks to Allah that the Unity

111

67. (al-Qamar, 54:18)

that had disappeared from the world has been re-established. (Tohfah-e-Qaişariyyah, Rūḥānī Khazā'in, vol. 12, p. 282)

# Your Life Lies in the Holy Qur'an

# Then the Promised Messiahas says:

Do not leave the Holy Qur'an as a forsaken thing because therein lies your life. Those who honour the Holy Qur'an will be the honoured ones in Heaven. Those who give precedence to the Qur'an over every hadīth and saying will be granted precedence in heaven. There is no book for humanity on the face of the earth except the Qur'an; and there is no Messenger and Intercessor for the children of Adam except Muḥammad, the Chosen one, may peace and blessings of Allah be upon him. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, p. 13)

# The Promised Messiahas also says:

The Holy Qur'an attracts its true followers with its spiritual qualities and inherent light. It illumines their hearts and then manifests mighty signs to establish such a strong bond with God as cannot be broken by a cutting sword. It opens the eye of the heart and closes the dirty pond of sin. It grants the blessing of delicious converse with Allah and grants knowledge of the Unseen. It informs the supplicant of the acceptance of prayers. Anyone who opposes a true follower of the Holy Qur'an, is shown by the mighty signs of Allah the Almighty that Allah is with His servant who follows His Book. (Chashma-e-Ma'rifat, Rūḥānī Khazā'in, vol. 23, pp. 308–309)

# Then he says:

Beware! Do not take a single step in contravention of Allah's teaching and the Guidance contained in the Qur'an. Verily, I tell you truly that whosoever evades even the least of the seven hundred commandments embodied in the Holy Qur'an, he slams the door of salvation upon himself. Only the Holy Qur'an has opened the real and perfect paths of salvation; all others were only its shadows. Therefore, you should study this Holy Scripture with the utmost attention and deepest thought; and you should love it as you have never loved anything else. For indeed, as God has conveyed to me:

All kinds of goodness in contained in the Qur'an-and this is the truth. Unfortunate, indeed, are those who give preference to other things over it. The Holy Qur'an is the fountainhead for all your success and salvation. There is not even a single religious need that has not been provided for you in this Holy Book. On the Day of Judgement, the Holy Qur'an will attest to or falsify your faith; and apart from the Qur'an there is no other book under heavens that can provide you with guidance without a reference to the Qur'an. It is, indeed, a great blessing of God that He has bestowed a book like this upon you. Verily, I tell you truly that the book that has been read to you, had it been read to the Christians, they would not have perished; and the blessing and guidance that have been vouchsafed upon you, had they been extended to the Jews in place of the Torah, some of their sects would not have ended up denying the Day of Judgement. Realise, therefore, the value of the blessing bestowed upon you. It is a precious blessing, and a

113

great treasure. Without the Holy Qur'an, the whole world would have been no better than a dirty clot of half-formed flesh. Indeed, it is a book compared to which all other sources of guidance amount to nothing at all. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, pp. 26–27)

Everyone of us should analyse as to what extent he loves the Holy Qur'an and obeys its commandments and tries to practice them in his life. There are ways of manifesting love. The most important thing for an Aḥmadī is to make it obligatory upon him to recite a minimum of two or three rukū '68 of the Holy Qur'an regularly. Then, taking the next step, he should read it with translation. By reciting the Holy Qur'an daily along with reading the translation, its beautiful teachings subconsciously filter into the deep layers of the mind.

Another matter enjoined by the Promised Messiah<sup>as</sup> in the sixth condition is to adopt the ordinances of Allah and His Apostle as a code of life in every matter and to refer to them whenever the need arises. This is not mere lip-service. If you ponder over this directive, it will cause great concern. Allah the Almighty says:<sup>69</sup>

O ye who believe! obey Allah, and obey His Messenger and those who are in authority over you. And if you differ in

The Holy Qur'an is divided, for the convenience of recitation into 30 pārahs (parts), and each pārah is divided into rukū'.

<sup>69. (</sup>al-Nisā', 4:60)

CONDITIONS OF BAI'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

anything among yourselves, refer it to Allah and *His* Messenger if you are believers in Allah and the Last Day. That is best and most commendable in the end.

Again, He says:70

And obey Allah and the Messenger that you may be shown mercy.

Again, He says:71

They ask thee concerning the spoils of wars. Say, 'The spoils belong to Allah and the Messenger. So fear Allah, and set things right among yourselves, and obey Allah and His Messenger, if you are believers.

In these verses, Allah the Almighty directs us to earnestly obey His commandments and to practise them sincerely. We are also instructed to act according to the explanation of these commandments provided by the Holy Prophet<sup>53</sup>. Exhibit full obedience to the appointed leaders and the organisation of the Community; only then it can be said that you have truthfully fulfiled your dues to your bai'at.

I will now present some aḥādīth on this subject.

Ḥaḍrat 'Ubādah Bin Aṣ-Ṣāmit<sup>ra</sup> narrates, 'We made a solemn pledge at the hand of the Messenger of Allah on the condition that we will pay heed to and obey all his directives whether we like them or not.' (Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Kitābul-Aḥkām, Bābu Kaifa Yubāyi'ul-Imāmun-Nās)

'Abdur-Rahmān Bin 'Amr As-Salamī and Hadrat Hujr Bin Hujr said, 'We went to 'Irbād Bin Sāriyahra who said, "One day the Apostle of Allah led us in the morning Prayer, then gave us a very effective and eloquent exhortation at which the eyes shed tears and the hearts became fearful. A man among the audience said, 'O Apostle of Allah! It seems as if it were a farewell exhortation! So, what injunction do you give us?' He then said, 'I enjoin you to fear Allah, hear and obey even if your Amīr [Leader] be an Abyssinian slave, for a time is coming that those of you who live after me will see great disagreement. You must then follow my rightly guided Khulafa' [caliphs] and me. Stick to it and hold fast to it. You have to avoid innovations in the religion, for every innovations introduced in the name of religion is an undesirable one, and every innovation is a manifest error." (Sunan-ut-Tirmadhī, Kitābul 'Ilmi Bābu mā Jā'a Fil-Akhdhi Bis Sunnah. Also Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-us-Sunnati, Bābu Luzūmis Sunnah)

We, the Aḥmadīs who claim complete obedience to the Holy Prophet<sup>sa</sup> and declare our absolute faith, should always keep this advice and the *hadīth* in our minds.

Ḥaḍrat Anas<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Whoever possesses the following three qualities will taste the sweet

<sup>70. (</sup>Al-e-Imran, 3:133)

<sup>71. (</sup>al-Anfāl, 8:2)

delight of faith: first, Allah and His Apostle become dearer to him than anything else. Second, he loves a person only for the sake of Allah's love! Third, he hates to revert to disbelief as he hates to be thrown into the fire!' (Ṣaḥīḥ Al-Bukhān, Kitābul-Īmān, Bābu Halāwatil Īmān)

The Promised Messiahas says:

Look, Allah the Almighty says in the Holy Qur'an:72

The only way to please Allah the Almighty is to be fully obedient to the Holy Prophet<sup>5a</sup>; and there is no other way that will lead you to the communion with God. The final objective of man should always be to find the One God who is without any partner. He should shun associating anyone with God and indulging in innovations! He should be obeying the Messenger<sup>5a</sup> and not following his personal lusts and base desires. Listen, I say it again: Man cannot succeed in any other way but by treading the true path of the Messenger<sup>5a</sup> of Allah.

We have only one Messenger<sup>5a</sup>; and only one Holy Qur'an was revealed to that Messenger<sup>5a</sup>—obeying whom we can find God. The innovations introduced by the present day fuqarā' [hermits] and the methods of durūd and waṣā'if [prayer incantations] invented by the leaders of the hermitages are all a tool that leads a man astray. Stay away from them. These people have tried to break the Seal of the Prophets and in a way have made a different sharī'ah. You should remember that the key

for opening the door of Allah's blessings and grace is only to adhere to the injunctions of the Holy Qur'an and to follow the Holy Prophet<sup>sa</sup> and to establish Prayer and keep fasting in the established manner. That person is lost who adopts any new path instead of following those established ways. That person shall end up dying in failure who does not comply with the dictates of Allah and His Messenger and walks divergent paths. (Malfūzāt, new edition, vol. 3, pp. 102–103)

The Promised Messiahas again says:

Almighty Allah says in the Holy Qur'an:73

The only way to please Allah the Almighty is to be fully obedient to the Holy Prophet<sup>53</sup>. It is a common observation that people have become a slave to and are entangled in various kinds of customs. When someone dies, instead of praying for the deceased, as they should, they perform various rituals that are innovations. These customs are contrary to the teachings of the Holy Prophet<sup>53</sup>. Carrying them out is disrespectful to him in the sense that his teachings are not considered to be sufficient and final. Otherwise, there was no need to introduce these customs. (Malfūzāt, new edition, vol. 3, p. 316)

117

Say, 'If you love Allah, follow me: then will Allah love you... (Āl-e-'Imrān, 3:32)

Say, 'If you love Allah, follow me: then will Allah love you... (Āl-e-'Imrān, 3:32)

## Then he says:

This temporary life will come to an end-whether spent in constrained circumstances or times of ease. But the matter of the Hereafter is very hard. It is an everlasting abode that has no end in time. If one goes to that life in a condition that one's affairs with Allah are straight, and the fear of Allah had overpowered one's heart, and with repentance from sins, he had secured himself from everything that Allah has designated as sin, the Grace of Allah will guide him. He will be pleased with his Lord, and his Lord will be pleased with him. But if one does not do so and spends this life in heedlessness, his end is dangerous. Therefore, at the time of bai'at, make a firm determination of what bai'at is and what benefits it provides. If it is done merely for worldly objectives, it is useless. But if it is for the sake of faith and pleasure of Allah, then it is blessed and carries its real aims and objectives. It can be hoped that it will provide all the benefits that the true bai'at provides. (Malfūzāt, vol. 6, p. 142)

May Allah enable us to accept the Promised Messiah<sup>as</sup> as the Imam of this Age from the core of our heart! With great pain and care he wanted to prepare a Jamā'at for establishing the Kingdom of God and His Messenger, and advised us with anguish in his heart. May Allah make us deserving of what he wanted us to be, and may we fully comply with all the conditions of the pledge of bai'at. May we act upon them, and always keep them before our eyes. No action of ours should make us guilty of contradicting the teachings of the Promised Messiah<sup>as</sup>, and we should always be examining our deeds. May Allah the Almighty help us.

Today, with the grace of Allah the Almighty, after du'ā' this Convention<sup>74</sup> will reach its end. May we for the entire year, indeed for the entire life, be the recipients of the blessings and spiritual benefits of this Convention. May Allah cultivate and maintain the bond of love in our coming generations for Allah, His Messenger, the Promised Messiah<sup>25</sup> and khilāfat. May Allah expose not our past shortcomings and sins, and may He forgive us, and may He, out of His sheer Grace, keep us among the Jamā'at of His dear ones. Our Allah! You are Forgiving and Merciful. Forgive our sins. Take mercy on us. Take us under the cover of Your forgiveness and mercy. Never allow us to depart from You. Āmīn, yā Rabbal 'Ālamīn<sup>75</sup>!

Reference is to the Annual Convention of the Aḥmadiyyah Muslim Jamā'at, Germany, on August 24, 2003.

<sup>75.</sup> Accept our supplication, O Lord of All the Worlds.



That he/she shall entirely give up pride and vanity and shall pass all his/her life in humbleness, cheerfulness, forbearance and meekness.

[From the Friday sermon delivered at Frankfurt, Germany, on August 29, 2003, in which seventh and eighth conditions of bai 'at were discussed in detail.]

# Next to *Shirk*, There is no Affliction Like Arrogance

After exhibiting his pride, Satan had decided from the very beginning that he would try his utmost to hinder men from becoming true servants of Allah. He had made up his mind to entrap mankind through various ways. Even when man would perform a virtuous act, Satan would make him self-conceited, and thus through his personal vanity and egotism, he could be led to be proud and arrogant. This sense of pride would, in the end, make man lose the reward of his virtuous

act. Satan himself disobeyed Allah's command due to his personal vanity. Therefore, from day one, through the use of this very tool in its various forms, he resolved to lead man astray from the right path. Only the servants of the Gracious God, who are His special servants and are engaged in His worship, generally remain unharmed of Satan's attack. Otherwise, it is through the trap of pride that Satan usually succeeds in holding mankind in his captivity.

One must not take it lightly that we accepted the condition at the time of making bai'at that we would not indulge in pride and vanity. Give up arrogance in its entirety. It is not easy. Arrogance has many diverse forms. Satan attacks mankind utilising different methods. It is an extremely terrifying state! Actually, it is only through the Grace of Allah that one can be saved from it. Therefore, in the seventh condition, the Promised Messiahas also introduced a way to obtain Allah's Graces. He said if we try to break away from the habit of arrogance, but do not fill in the emptiness with humility and meekness, then arrogance would attack us again. Therefore, adopt humbleness! Allah the Almighty loves the way of humility. The Promised Messiahas himself demonstrated humbleness to such an extent that it has no parallel. That is the reason that Allah the Almighty was so pleased with him that He said to him in a revelation: (Urdu) 'He liked your humble ways!' We claim to have made bai'at with the Promised Messiahas, and we have accepted him as the Imam of the Age. Therefore, it is all the more important for us to adopt this moral quality.

Man has no reason to show arrogance and haughtiness. In the Holy Qur'an Allah the Almighty says:<sup>76</sup>

And walk not in the earth haughtily, for thou canst not rend the earth, nor canst thou reach the mountains in height.

This verse makes it clear that man has no position at all to strut about. What is it that he is so proud of? Some people think they are the kings of the time. They do not wish to come out of their limited circle. Remaining within their limited circles, they think of themselves as something grand. I am going to give the example of the smallest circle-that of domestic circumstances. It is truly alarming to see how savagely some men mistreat their wives and children. Some girls write to me telling me they have now become adults, but since their childhood they have been witnessing the oppressive treatment of their fathers towards their mothers and themselves, but now they cannot tolerate it any more. They used to hide in their rooms as soon as their father entered the house. If their mother or anyone of them happened to say anything against his likings, the father was so cruel that he would beat them. It is only arrogance that has turned fathers like this to commit such extremities. Most of them keep a nice posture outside their homes and people think no one is as noble as those persons. Thus, the outsiders have a favourable opinion about them. But there are some who keep an

123

76. (Banī Isrā'īl, 17:38)

arrogant attitude both inside and outside of their homes, and their condition is obviously well known to all. Consequently, on coming of age, the children of such ill-mannered and arrogant men, especially their sons, show a reaction to their father's cruelty to their mothers, sisters or themselves. They start confronting their father, and when the time comes when the father becomes weak in his old age, they take their revenge. There are several circles in society, and the circle of domestic affairs is only one of them. There is also a social circle outside the home. If you take a survey, you will continuously discover such examples of arrogance in all these circles.

The extreme form of arrogance is found in the wider circle: due to arrogance some nations, countries, and governments look down upon the rest. They despise poor nations and countries. Today, this is a major cause of disorder and trouble in the world. If the arrogance is eliminated, disorder shall disappear, but the arrogant nations and governments do not realise that when Allah decides to break the disdainful attitude of the haughty, they disappear forever from the face of the earth.

Allah says in the Holy Qur'an:77

And do not puff up your cheek before men in pride nor walk in the earth haughtily; surely, Allah loves not any arrogant boaster.

<sup>77. (</sup>Luqmān, 31:19)

As is evident from this verse, Allah says that we should not walk around displaying pride and arrogance. The proud people have a special style of their own. Allah does not like a stiff-necked person walking around. Some people habitually stand proudly in front of their subordinates, but they show humbleness in front of their superiors. The evil of hypocrisy is evident in such persons. Thus, the trait of arrogance breeds many other evils; slowly and gradually all paths of virtue are fully closed. Such persons drift away from religion and also from the Nizām-e-Jamā'at [Organisation of the Jamā'at]. As their arrogance increases, they move further away from the nearness and blessings of Allah and His Messenger.

It is mentioned in one hadīth:

Ḥaḍrat Jābir¹a narrated that the Holy Prophet¹a said, 'On the Day of Judgement the dearest to me, the closest to me, shall be those who are the best in good morals. And those among you shall be most severely under the wrath and farthest from me who are tharthār, those who are foul-mouthed and vain babblers; mutashaddiq, those who talk making wry faces and distend their cheeks; and mutfaihiq.' The Companions¹a asked, 'O Messenger³a of Allah! We know the meaning of tharthār, and matashaddiq, but who are the mutfaihiq? He replied, 'Mutfaihiq are those who speak haughtily, arrogantly.' (Sunanut-Tirmadhī, Abwāb-ul-Birri waṣ-Ṣilah, Bābu fī Maʿālil Akhlāq)

Ḥaḍrat Ibn-e-Mas'ūd<sup>ra</sup> narrated that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Three things are the roots of every sin. One should avoid them. Refrain from arrogance because it was due to arrogance that Satan was instigated not to prostrate to Adam. Second, stay away from greed because it was greed that made Adam eat the fruit of the forbidden tree. Third, avoid jealousy because it was out of jealously that one of Adam's sons killed his brother.' (Ar-Risālah Al-Qushairiyyah, Bāb-ul-Ḥasadi, p. 79)

Ḥaḍrat 'Abdullāh Bin Mas'ūd<sup>ra</sup> narrated that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'One whose heart has arrogance as little as a small grain will not be allowed to enter Paradise.' One man said, 'O Prophet of Allah! Man wishes to be well-dressed, to have good shoes on, and to look good.' The Holy Prophet<sup>sa</sup> replied, 'This is not arrogance,' adding, 'Allah the Almighty is Elegant and likes elegance, that is, He likes beauty. Real arrogance is when man rejects what is true, considers people lowly, holds them in contempt and treats them badly.' (Ṣaḥūḥ Muslim, Kitāb-ul-Īmān, Bābu Taḥrīmil-kibri wa Bayānihī)

#### Another tradition relates that:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrated that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Heaven and Hell had a discussion and argument. Hell said that great oppressors and haughty people entered in it; Heaven said that weak and meek people entered in it. On this Allah the Almighty said to Hell, "You are the manifestation of My punishment. Through you I punish whomsoever I wish." And He said to Heaven, "You are the manifestation of My mercy. I grant mercy on whomsoever I please through you; and both of you shall have your full share that may belong to you." (Ṣaḥāḥ Muslim, Kitāb-ul-Jannati wa Ṣifati Niʿamihā wa Ahlihā, Bābun-Nāri yadkhuluhal-Jabbārūna wal-Jannatu yadkhuluhaḍ-Duʻaafāʾa)

May Allah make it so that each Aḥmadī seeks mercy from Allah the Almighty by treading on the path of humility, meekness and civility, and becomes worthy of Allah's Paradise, and may each home be free from the sin of arrogance.

A hadith recounts that:

Ḥaḍrat Abū Saʻīd Khudrī<sup>ra</sup> and Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> related that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Honour is the garment of Allah the Almighty and grandeur is His mantle. Allah the Almighty says, "Therefore, I shall punish him who attempts to snatch them from Me." (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-ul-Birri waṣ-Ṣilah, Bābu Tahrīmil-Kibr)

# Arrogant Shall Never Enter Paradise

So, in the long run, arrogance incites man to confront Allah. When Allah the Almighty has decreed that He shall not forgive one who associates partners with Him, then how can one who claims to be god-like be pardoned? It was indeed arrogance that created people in the mold of the Pharaoh. You have read about the end that these Pharaoh-like people met and have also witnessed some in this age. It is indeed a cause for fear; each Aḥmadī should try and avoid even the slightest particle of arrogance because it tends to spread and completely engulf man. Allah the Almighty has given us this warning, 'This is My mantle; I am Lord of all the worlds, Grandeur belongs to Me; accept it and show humility. If you try to cross these lines, you shall be punished. Even if you have arrogance only equal to a grain, punishment is in your fate.' In conjunction with this warning, however, a glad tiding

is also given. Allah says, 'I shall save you from the torment of Fire if you have the slightest degree of faith,' as is mentioned in a hadīth:

Ḥaḍrat 'Abdullāh<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'One whose heart has arrogance only equal to a grain will not enter Paradise and one whose heart has faith only equal to a grain will not enter Fire.' (Sunano Ibn-e-Mājah, Al-Muqaddimah, Bābu Fil-Īmān, Ḥadīth No. 59)

# The Promised Messiahas says:

I tell you truly that on the Day of Judgement after 'shirk'—associating partners with Allah—there will be no evil like arrogance. It is an evil that disgraces man in both the worlds. Divine mercy redresses everyone who believes in the Unity of God, but not the arrogant. Satan, too, claimed to believe in One God; however, he was arrogant and contemptuous towards Adam whom God loved. Satan criticised him and was ruined, and the yoke of curse hung around his neck. So, the first sin for which a person was eternally ruined was indeed arrogance. (Ā'īnah-e-Kamālāt-e-Islam, Rūḥānī Khazā'in, vol. 5, p. 598)

# He goes on to say:

If you have any element of arrogance, hypocrisy, conceit, or indolence, then you are not worthy of acceptance. Do not deceive yourselves over a few things, in that you have achieved what you could, because God wishes that your entire being should go through a complete revolution. He demands a death

from you, after which He shall give you life. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, p. 12)

# Deep Connection Between Arrogance and Satan

The Promised Messiahas then says:

Indeed, there are people who, although hundreds of thousands of ranks below those of Prophets of God (peace be on them all) grow arrogant when they have offered the Salāt for a couple of days. Similarly, rather than be purified by fasting and performing Hajj, they develop conceit and arrogance. Remember, arrogance comes from Satan and makes one satanic. Until man keeps away from it, it becomes an impediment in the acceptance of truth and beneficence of the Divine. Arrogance should not be adopted in any way at all, not with regard to knowledge, not with regard to wealth, not with regard to high rank, not due to caste, ancestry and lineage; for it is mostly due to these things that arrogance develops. Unless one purifies oneself from these conceits one cannot be esteemed in the sight of Allah the Almighty. One cannot be granted the cognizance of God that burns the worthless emotional elements, for this [conceit] belongs to Satan, and Allah the Almighty does not like it...

The Promised Messiah<sup>as</sup> is stating that there are a few basic activities that should be avoided. Some people consider themselves most virtuous after saying the Ṣalāt for a few days; they adopt a strange serious facial expression exuding pride. You must have come across certain long-robed individuals with

tasbīh [rosary] in hand coming out of mosques. Their demeanour exhibits pride and haughtiness. Thank God, the Aḥmadiyyah Muslim Jamā'at is free from such long-robed individuals. On their return from Ḥajj, there is tremendous propaganda. Such people fast for appearances. Their visits to perform Ḥajj are also for show. It is all done to feign superiority so that people may say that such a person is virtuous, fasts a lot, is a ḥajjī, and is most pious. All these ostentations stem out of arrogance, or arrogance develops from these ostentations.

The Promised Messiah<sup>as</sup> also says that some people are arrogant because of their caste or lineage: 'so and so is lower status; how could he be equal to them?' The Promised Messiah<sup>as</sup> stated that arrogance is of many kinds that take you away from the cognizance of Allah the Almighty, away from His nearness, and thereby in the trap of Satan.

Again, the Promised Messiahas says:

Thus, in my opinion, this is a fine way to be purified. It is impossible to find a better way than to discard arrogance and pride of any sort—about learning, family or wealth. When a person is granted insight by God, he can see that every light descends from heavens and helps remove all forms of darkness. Man is always in need of heavenly light. Even the eye cannot see without the heavenly light of the sun. Similarly, the internal light that removes every kind of darkness and in its place generates the light of taqwā and purity also comes down from the heavens. I tell you truly that a man's righteousness, faith, and purity all descend from the heavens. It all depends

on the special grace of Allah. If He wills He bestows it; and if He wills He takes it away.

Thus, real cognizance is indeed that man should consider his 'self' deeply humble and most insignificant and should seek Allah's grace with humility and meekness by falling prostrate at the Divine threshold. He begs for that light of cognizance, which destroys passions of the 'self' and develops a light within and bestows a power and enthusiasm for virtues. Then, if with Allah's Grace he finds this share and at some time acquires a clearer insight or strong conviction, he must not feel pride and conceit. Rather, he should further develop in his humility and submission, for the more insignificant he deems himself, the greater will be the experiences and divine light from Allah that will provide him with [spiritual] light and power.

If a man holds fast to this belief, then it is hoped that with the grace of Allah, his moral condition shall be good. To think high of oneself in the world is also arrogance and brings about the same consequences. It grows to a point that man curses others and holds them in contempt. (Malfūzāt, new edition, vol. 4, pp. 212–213)

#### He then states:

Arrogance is a most dangerous disease. Whoever develops this meets spiritual death. I know most certainly that this disease is worse than murder. An arrogant person turns into Satan's brother because it was arrogance alone that disgraced Satan. Therefore, it is a prerequisite for a believer that he should not have arrogance; rather, he is required to have humility and meekness. Those who are divinely appointed have humility of

131

the highest order. The Holy Prophet<sup>sa</sup> had this quality more than anyone else. One of his servants was asked as to how he was treated. He replied that the truth was that he was served by the Holy Prophet<sup>sa</sup> more than he served him.<sup>78</sup>

# Arrogance is Most Displeasing in the Sight of Allah

Again, the Promised Messiahas says:

...I admonish my Jamā'at to shun arrogance because arrogance is most loathsome to Allah, the Lord of Glory. You may not perhaps fully realise what arrogance is. So learn it from me because I speak with the spirit of Allah.

Everyone who looks down upon his brother because he considers himself to be more learned, wise, or more accomplished is arrogant. He is arrogant because, instead of considering God to be the Fountainhead of all wisdom and knowledge, he considers himself to be something. Does God not have the power to derange him mentally and instead grant superior knowledge, wisdom, and dexterity to his brother whom he considers inferior? Likewise he too is arrogant who thinks of his wealth or high status and looks down upon his brother. He is arrogant because he has ignored the fact that it is God who has bestowed this status and grandeur

Bless O Allah Muḥammad and his people and grant them Thy bounties and peace.

on him. He is blind and does not realise that God has power to afflict him with such misfortune as would all of a sudden cast him to the lowest of the low; and again, He has the power to bestow greater wealth and prosperity upon that brother of his whom he considers small. Yet again, that person is arrogant who is proud of his superior bodily health, or of his handsomeness, or good looks, or strength, or prowess, and scornfully makes fun of his brother and teases him and addresses him with derisive names, not satisfied with this he advertises his physical defects. It is so because he is unaware of the existence of a God Who possesses power to suddenly afflict him with such bodily defects as may leave him much worse than his brother.

Similarly, the person who relies on his own strength, and neglects to supplicate to God, is arrogant. This is because he has not recognised divine strengths and powers and instead considers himself to be something. Therefore, O dear ones, remember all this lest you are deemed arrogant in the sight of Allah in some manner and you are unaware of it. A person who corrects a wrong word of his brother with arrogance has also partaken in arrogance. A person who does not wish to listen to what his brother has to say with civility and turns his face away has also partaken of arrogance. He who feels disgust for a poor and needy brother who sits next to him has also partaken of arrogance. A person who looks with derision and ridicule at one who prays has also partaken from arrogance. One who does not wish to be completely obedient to God's appointee and Prophet also partakes of arrogance. One who does not listen attentively to God's appointee and Prophet and does not read his writings with care also partakes

of arrogance. Therefore, try to rid yourselves of any portion of arrogance in you lest you be destroyed and so that you, along with your family, attain salvation. Turn to God, love Him as much as it is possible to love someone in this life and fear your God as much as one may fear someone in this world. Be of pure heart and pure intention and meek, submissive and harmless so that you may be shown mercy. (Nazūl-ul-Masīh, Rūhānī Khazā'in, vol. 18, pp. 402–403)

The other part that has been stated in this condition is that one shall spend his life in lowliness, humbleness, cheerfulness, forbearance and meekness. As I mentioned earlier, if you try to free your heart and mind of arrogance, manage to free it, then most necessarily you would have to inculcate a higher quality, a higher characteristic, a higher attribute in you or else Satan would repeat his onslaught, for it is his task not to leave you alone. That quality is of humility and meekness. It is not possible for arrogance and meekness to co-exist. Arrogant people are always deriding and mocking humble people who are servants of the Gracious God. When confronted with such people you are not to adopt their attitude; rather, you are to abide by this commandment of Allah the Almighty:<sup>79</sup>

And the servants of the Gracious God are those who walk on the earth in a dignified manner, and when the ignorant address them, they say, 'Peace!'

<sup>79. (</sup>al-Furqān, 25:64)

Ḥaḍrat Abū Sa'īd Khudrī¹a narrates that the Holy Prophetsa said, 'Anyone who adopts a degree of humility, Allah will elevate his status to a degree so much so that he will be granted a place in 'Iliyyīn [i.e., the highest of the high]. And the one who shows arrogance in front of Allah and adopts a degree of vanity, Allah will lower his spiritual status to such a degree so much so that He will make him reach Asfal-us-Sāfīlīn [the lowest of the low].' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, Bāqī Musnadil Mukthirīna minaṣ-Ṣaḥābah, Musnadu Abī Sa'īd al-Khudrī)

Your safety is to leave the company of such persons by saying 'salām' to them. It is better for you because your spiritual levels will be raised, and the opponents will be falling among the lowest of the low.

Again, it is narrated in hadīth:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrated that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Your wealth does not decrease by giving ṣadaqah [charity]. And the more a person forgives others, the more Allah grants him honour; the more a person adopts humility and humbleness, the more Allah raises his status.' (Ṣaḥāḥ Muslim, Kitāb-ul-Birri waṣ-Ṣilah, Bābu Istiḥbābil 'Afwi Wat-Tawāḍu'i)

'Iyāḍ Bin Ḥimār al-Mujāshi'īra narrated that the Holy Prophetsa said, 'Allah has revealed to me that you should adopt humbleness to the extent that no one shows his pride to the others and no one commits any act of aggression against another.' (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-ul-Jannati wa Ṣifati Na'īmihā Wa Ahlihā, Bābuṣ-Ṣifātillatī yoʻarafu bihā fid-Dunyā Ahlul-Jannati Wa Ahlun-Nār, Ḥadīth No. 7210)

There is another tradition we should also keep in mind as with respect to mutual matters and dealings.

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Wealth does not decrease when it is spent in the way of Allah, and the extent to which a servant of God forgives another, Allah the Almighty increases his honour likewise. The more humility and humbleness one adopts, the greater is the status one is granted by Allah the Almighty.' (Ṣaḥūḥ Muslim, Kitāb-ul-Birri waṣ-Ṣilah, Bābu Istiḥbābil 'Afwi Wat-Tawāḍu'i)

So each Aḥmadī should adopt the habit of forgiving each other. This would elevate one's status in the Hereafter, and Allah the Almighty shall continue to increase one's honour in this world as well. Allah the Almighty does not leave anything that is done for His cause without a reward.

# Status of the Meek in the Eyes of the Holy Prophet Muḥammad<sup>sa</sup>

How great was the status of the meek in the eyes of the Holy Prophet<sup>sa</sup> might be determined by this *ḥadīth*:

Ḥaḍrat Abū Saʿid Khudrī <sup>ra</sup> narrates with reference to the Holy Prophet<sup>sa</sup> that he loved the meek. Ḥaḍrat Abū Saʿid Khudrī <sup>ra</sup> said that he heard the Holy Prophet<sup>sa</sup> praying:

O Allah keep me alive in a state of meekness, give me death in a state of meekness, and raise me from among the group of the meek.

(Sunano Ibn-e-Mājah, Kitābūz-Zuhd, Bābu Mujālasatil-Fugarā'i)

Thus, each Aḥmadī should adopt the same path and should tread the ways on which our master the Holy Prophet<sup>sa</sup> was. Each Aḥmadī should try and be counted among the meek, for the pledge of bai'at states that, 'I shall spend my life in meekness.'

It is narrated in one tradition:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrates that, 'Ḥaḍrat Ja'far<sup>ra</sup> Bin Abī Ṭālib used to love the meek and needy. He would sit in their gatherings and would talk to them, and the meek and needy would talk to him. Therefore, the Holy Prophet<sup>sa</sup> would call Ḥaḍrat Ja'far<sup>ra</sup> with the title of 'Abul Masākīn [i.e., the father of the meek].' (Sunano Ibn-e-Mājah, Kitābūz-Zuhd, Bābu Mujālasatil-Fuqarā'i)

# The Promised Messiahas says:

If you wish to find Allah the Almighty, seek Him near the hearts of the meek. This is the reason Prophets of God adopted meekness. Similarly, it is required that people of bigger nations do not deride smaller nations; none should say their ancestry is higher. Allah the Almighty states that when you come before Me I shall not enquire of you about your nation; rather, the question would be, what are your deeds? Likewise, the Prophet<sup>5a</sup> of God said to his daughter that 'O Fāṭimah, Allah the Almighty shall not enquire into one's lineage. If you commit a wrong Allah the Almighty shall not condone you because you are the daughter of the Prophet.

Thus, you should watch what you do at all times. (Malfūzāt, new edition, vol. 3, p. 370)

#### He also states:

It was an essential requirement for ahl-e-taqwā [righteous people] that they spend their life in poverty and meekness. This is a branch of taqwā by which we are to ward off the unjustified anger. The last and most crucial stage for great pious and honest people is indeed to shun anger. Haughtiness and conceit are borne out of anger, and similarly, anger is at times a consequence of haughtiness and conceit. Anger is aroused only when man gives preference to one's nafs [self] over the other. (Report Jalsah Sālānah, 1897, p. 49)

#### He states:

If you wish that God in heaven is pleased with you, then be as if you are two brothers from one womb. The more esteemed among you is one who forgives the sins of his brother, and wretched is one who is obstinate and does not forgive. Such a person is not from me. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, pp. 12–13)

#### CONDITIONS OF BAL'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

CONDITION

That he/she shall hold faith, the honour of faith and the cause of Islam dearer than his/her life, wealth, honour, children, and all loved ones.

The pledge to prefer faith over the world is a pledge that everyone who is constantly linked with the Jamā'at and attends meetings and *ijtimā'āt* repeats over and over again. Banners are set up at every *ijtimā'*, *jalsah*, etc. Often, one of these banners displays the idea of giving preference to faith over the world. Why has this matter been given so much importance? Without it, faith cannot survive. It is not an easy task to act upon this requirement. To achieve it, one should constantly ask for Allah's help. This high standard can only be established with His grace. For us who are (with the grace of Allah) in *bai'at* of the Promised Messiah<sup>28</sup>, Allah the Almighty has given the instruction in the Holy Qur'an:<sup>80</sup>

وَمَسَالُمِسُوُوْ ٓ إِلَّا لِيَسَخَسُدُوا السَّلَةَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ . حُنَفَآءَ وَيُقِيْمُوا الصَّلَوَةَ وَيُؤْتُواالزَّكُوةَ وَذَٰلِكَ دِيْنُ الْقَيْمَةِ And they were not commanded but to serve Allah, being sincere to Him in obedience, and being upright, and to observe Prayer, and pay the Zakāt. And that is the religion of the people of the right path...

By offering Ṣalāt on time and in congregation, and by spending in the cause of Allah and helping the needy, we can establish ourselves upon the correct religion. Thus, we can incorporate the teachings into our lives and enforce them in our conduct; and when we worship Allah and act upon His teachings, Allah the Almighty will give us the ability to do so. He will strengthen our faith to such an extent that ourselves, our ambitions, and our children will all appear insignificant in comparison to our faith. So, when everything will be purely for Allah the Almighty, and nothing will be considered our own possession, then Allah will not let us go to waste. He guards the honour, protects the children, and puts His blessings on such people. He enlarges their possessions, always keeps them wrapped in His Mercy and Favour, and removes all their fears. As Allah says in the Holy Qur'an:<sup>81</sup>

Nay, whoever submits himself completely to Allah, while he is excellent in conduct, shall have his reward with his Lord. No fear *shall come* upon such, neither shall they grieve.

<sup>80. (</sup>al-Bayyinah, 98:6)

<sup>81. (</sup>al-Baqarah, 2:113)

Condition VIII

CONDITIONS OF BAI'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

# Essence of Islamic Teachings

Then Allah says:82

And who is better in faith than he who submits himself to Allah, and he is a doer of good, and follows the religion of Abraham, the upright? And Allah took Abraham for a special friend.

In this verse, the essence of teachings of Islam is recorded. One should be completely obedient and should follow the commands of Allah with all his strengths. He should dedicate himself to faith and be gracious. One should not fear that his wealth or children would be wasted. Allah, Who is better than anyone else in returning favours and in rewarding efforts, will reward these actions Himself. As has been explained earlier, He Himself will protect his life, wealth, and honour. Allah the Almighty does not let such people or their future generations go to waste.

Referencing the Qur'an, the Promised Messiahas says:83

Whoever submits before God, dedicates his life in His path, and is eager to do righteous deeds shall get his rewards from

141

the fountainhead of nearness to God. There is neither fear nor grief on such people. Whoever devotes all his faculties to the path of God, and whoever is active doing truly righteous deeds with his words, conduct, movements, standing, and his entire life is purely for the sake of God, will have a special reward. God will deliver him from fear and grief. (Sirāj-ud-Dīn 'Īsā'ī ke Chār Swālon kā Jawāb, Rūḥānī Khazā'in, vol. 12, p. 344)

#### It is narrated in a tradition:

Ḥaḍrat Muʻāwiyah Bin Ḥaidah al-Qushairī says while narrating the story of his acceptance of Islam, 'I reached the Holy Prophet and I asked him, "What message has our Lord given you for us, and what religion have you brought?" He said, "God has sent me with the religion of Islam." I asked, "What is the religion of Islam?" Ḥuḍūr replied, "Islam is that you surrender your entire being to Allah, abandon all other deities, establish Ṣalāt, and give Zakāt." (1: Kanzul-'Ummāl Li 'Alāiddīn al-Muttaqī al-Hindī, Kitāb-ul-Īmāni wal-Islāmi min Qismil-Af āl. Wa fihi Arba atu Abwābin, Albābul awwalu, alfaṣluth-thānī fī Ḥaqīqatil-Islām. 2: Shu abul-Īmāni Lil-Baihaqī, As-Sādis was-Sittūna min shu abil-Īmāni wa huwa Bābun fī Mubā adatil-kuffāri wal-Mufsidīna wal-ghilzati 'Alaihim)

#### There is another tradition:

Ḥaḍrat Sufyān<sup>ra</sup> says that once I said, 'O Messenger of Allah, tell me something of Islam after which I will not have to ask anyone else and I should be fully satisfied.' Ḥuḍūr<sup>sa</sup> replied, 'You should say: "I believe in Allah the Almighty, then

<sup>82. (</sup>al-Nisä', 4:126)

<sup>83. (</sup>al-Baqarah, 2:113)

become firm on it, and stay on it with fortitude." (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-ul-Īmān, Bābu Jāmi'i Auṣāfil-Islam)

What was the conduct of the Companions<sup>ra</sup>? The following incident is recorded in hadīth. In the beginning, alcohol was not forbidden in Islam. Companions<sup>ra</sup> would drink and sometimes get intoxicated. But even in this state, faith and its honour were dominant in their minds. They placed faith as more important than all other things. When the commandment prohibiting alcohol came, some people were sitting together drinking and some were intoxicated. When they heard of the prohibition, they acted upon it immediately.

Ḥaḍrat Anas Bin Mālik<sup>ra</sup> narrates, 'I was serving wine prepared from dates to Abū Ṭalḥah Anṣārī<sup>ra</sup>, Abū 'Ubaidah Bin Jarrāḥ<sup>ra</sup> and Ubayy Bin Kaʻab<sup>ra</sup>. Someone came and said alcohol has been forbidden, and when Abū Ṭalḥah<sup>ra</sup> heard this he said to Anas<sup>ra</sup>, "Get up and break the containers of wine." Anas<sup>ra</sup> adds that he got up and hit the containers with the bottom of the stone vase and it broke them.' (Ṣaḥāḥ Al-Bukhārī, Kitābu Akhbāril-Aḥādi, Bābu mā Jā'a fī Ijāzati-Khabaril-Wāḥidiṣ-Sudūq)

# Revival of Islam Demands a Ransom from Us

The Promised Messiahas says:

Revival of Islam demands a ransom from us. What is it? It is us dying in this very path. This is the death upon which the life of Islam, the life of Muslims, and the manifestation of the Living God depend. This is exactly what is called Islam, and God now wants to revive this very Islam. To bring about this great undertaking, it is essential that a grand enterprise that would be effective in every aspect should be established by His own initiative. So, the Wise and Powerful God did exactly that by sending this humble one for the reformation of mankind. (Fat-lie-Islam, Rūḥānī Khazā'in, vol. 3, pp. 10–12)

# Then he says:

Until man becomes a servant of Allah with sincerity and purity, it is hard to attain any rank. Allah the Almighty testifies about Ibrāhīm:<sup>84</sup>

That Ibrāhīm is a man who lived up to his word. To cleanse one's heart in this manner, to fill it up with the love of Allah, to live according to the wishes of Allah, and to be an obedient servant whose desires are in perfect harmony with the desires of Allah, like a shadow. All of these things are achieved with prayer. Ṣalāt is for praying indeed, and one should pray at every stage. But if one offers the Ṣalāt as if he were asleep, and does not know [the nature and importance of] Ṣalāt, then it is not Ṣalāt at all.... Therefore, it is required that man should not be lazy in offering the Ṣalāt, nor should he be inattentive. If our Community wishes to become a Jamā'at, it should adopt a type of death. It should avoid selfish matters and selfish

And of Abraham who fulfiled the commandments. (al-Najm, 53:38)

motives, and it should give Allah the Almighty priority over everything. (Malfūzāt, new edition, vol. 3, pp. 457–458)

# Means of Obtaining Salvation From Sin— Certainty of Faith

Then the Promised Messiahas says:

O ye, the seekers of God: pay attention and listen. There is nothing like certainty of faith. Certainty rescues one from sin. Certainty gives one strength to do good. Certainty makes one a true lover of Allah. Can one give up sin without certainty? Can one desist from the desires of the flesh without convincing manifestation? Can one find any satisfaction without certainty? Can one bring about a true change without certainty? Can one achieve true happiness without certainty? Is there any such penance or ransom that can make one give up sin?... One should remember that without certainty, one cannot come out of a dark life, nor can one attain the Holy Spirit. Blessed are those who have been delivered from doubts and misgivings because they alone will be delivered from sin. Blessed are those who have escaped uncertainty and doubt because they will get rid of sin. Blessed are you when you are given the treasure of certainty because after that your sin will disappear. Sin and certainty cannot co-exist. Would one put his hand in a hole in which he could see a poisonous snake? Can one stand at the place where stones rain from a volcano, or where lightening strikes, or at the place of attack of a vicious lion, or at a place where a deadly plague is wiping out the human race? If you have this much certainty

about God as about the snake, or the lightening, or the lion, or the plague, then it is not possible for you to defy Him nor to break the ties of sincerity and loyalty with Him. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, pp. 66–67)

#### The Promised Messiahas also said:

Perfect understanding is the root of fear, love and appreciation. Whoever is given the prefect knowledge is given the perfection of fear and love as well. Whoever is given perfect fear and love is given freedom from every sin that originates from recklessness. For this salvation, we are not dependent on any blood, we are not in need of any cross, and we do not need any penance. Instead, we only need one sacrifice, the sacrifice of the 'self'. Its need is felt by our conscience, and this sacrifice is named Islam. Islam entails putting out your own neck for sacrifice. It means to put your soul on the threshold of God with total willingness. This charming name is the soul of all revealed laws and the crux of all commandments. To put out one's neck to be sacrificed with real pleasure and contentment requires perfect love and perfect devotion. Perfect love requires perfect understanding. Thus, the word Islam points to the fact that true sacrifice needs perfect understanding and perfect love. And it needs nothing else. (Lecture Lahore, Rūḥānī Khazā'in, vol. 20, pp. 151-152)

May Allah the Almighty grant us the ability to act upon all these exhortations.

[From the Friday sermon delivered at the Fadl Mosque, London, United Kingdom, on September 12, 2003, in which ninth condition of bai 'at was discussed in detail.]

The teachings of Islam are so beautiful that they have not left any aspect of human life untouched. All of these favours of Allah the Almighty demand that this teaching, which descended on His dear Prophetsa, be adopted as part of our lives. We bear even greater responsibility as we have joined and claimed to have joined the Jamā'at of the true lover and servant of the Holy Prophetsa, and the Imam of this Age. Thus, whereas Allah the Almighty has drawn attention towards His worship and the discharge of one's obligations toward Him, He has also drawn the attention toward the discharge of our obligations to humans. He has also commanded us regarding the rights of different relatives and relationships that need to be discharged. It is due to this importance that the Promised Messiahas mentioned in the ninth condition of bai'at kindness towards the creation of Allah the Almighty and the obligations owed to them.

Majlis Ansārullāh, USA 97

CONDITION

That he/she shall keep himself/herself occupied in the service of God's creatures for His sake only and shall endeavour towards the beneficence of mankind to the best of his/her God-given abilities and powers.

Allah the Almighty says in the Holy Qur'an:85 وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَاتُشُورِ كُواْ بِهِ هَيْنًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَ بِذِى الْقُولِينَ

واعبدوا المله ولاتشو هوا يه هيئا وبالوايدين إحسانا و بدى الفريق وَالْيَتْمَمَىٰ وَالْمَصَلْكِيْنِ وَالْمَجَارِذِى الْقُوْبِيْ وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْمَجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَمَامَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَايُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا

And worship Allah and associate naught with Him, and show kindness to parents, and to kindred, and orphans, and the needy, and to the neighbour that is a kinsman and the neighbour that is a stranger, and the companion by your side, and the

85. (al-Nisā', 4:37)

wayfarer, and those whom your right hands possess. Surely, Allah loves not the proud and the boastful.

## Kind Treatment to All

In this verse, Allah the Almighty commands not only to treat your brothers, your near ones, your relatives, your acquaintances, and your neighbors kindly, but also be compassionate to them, help them if they are in need, and be beneficent to the best of your ability to even those people whom you do not know and have no relationship or association with. And be beneficent to those whom you have only met temporarily. If they are in need of your sympathy or your help and can benefit from you, then you must help them. By doing so, a beautiful culture of Islam will be established. Develop compassion for God's creatures, with the understanding that it is something more than a good deed, it falls into the category of benevolence. Benevolence means not expecting the return of your favours; benevolence is exercised by man purely for the sake of Allah the Almighty. In this way, such a beautiful society will be established where there will be no dispute between husband and wife, mother-in-law and daughter-inlaw, brothers, and neighbors. Everyone will try to be benevolent to the other. Each person will try to give others their rights with love and care, and will do so purely to win the love of Allah. In today's society, this is even more urgent than ever before. Allah says that if you do not follow this path, then you will be counted as arrogant. And Allah does not like arrogance.

Arrogance is such an affliction that all mischief originates from it.... In the seventh condition, I have mentioned the subject in depth already; therefore, it is not necessary to go into another detailed discussion about it. Briefly, this condition of bai'at requires you to be kind to God's creation so that you may become favourable in the sight of Allah the Almighty and get the rewards in both the worlds. The kindness you show towards others should be motivated by heartfelt love and not to seek acknowledgement from people for the favour. Allah says in the Holy Qur'an: 86

And they feed, for love of Him, the poor, the orphan, and the prisoner.

One interpretation of this is that despite their own needs, those who love Allah take care of the needs of others in order to attain the love of Allah the Almighty. They themselves stay hungry, yet they feed others. They do not show miserliness by suggesting that what they are giving is also required to meet their own needs. Instead, they help as much as they can. They do this to be virtuous and to get the approval of Allah, and not to get any acknowledgement from others. They give what they could enjoy or utilise themselves, always keeping in mind the instruction of Allah that you should only give for the sake of Allah, what you like for yourself. They are not like those who help the needy and boast about it. Some people are in the habit of giving only their used items or worn clothing as

86. (al-Dahr, 76:9)

gifts. These people should respect the dignity of their brothers and sisters. It is better for them not to give a gift at all if they cannot afford it. At a minimum, they should tell the recipient that the items are used and then ask the recipient if they are willing to accept them.

Some people write to me saying that they want to givefor the weddings of poor girls-good clothes that have only been worn for a day or two and were not used again because they were too small or for some other reason. In this regard, it must be clear that even if these items are being given through the auxiliary organisations of Ahmadiyyah Muslim Jamā'at, like Lajnah Imā'illāh or Khuddām-ul-Aḥmadiyyah, or even if they are being given individually, they should respect the dignity of the poor. They should give away items in a condition that they are still worth giving. The items should not be completely worn out with stains, stench of sweat, etc. If such clothes are given, they should be washed, cleaned, and mended first. As I have said, our auxiliary organisations like Lajnah Imā'illāh also distribute such clothes. They should make it clear to the recipients that these clothes are used and that they should only accept them if they choose to. Everyone has a sense of honour, and as I have said earlier, this sense of honour should be respected.

The Promised Messiahas says in explaining the verse:87

...Remember that God the Almighty likes good deeds very much, and He desires that sympathy be shown for His

87. (al-Dahr, 76:9)

creation. If He desired harm, He would have directed us to be bad; but the Majesty of God is free from this. (Holy is Allah and Great is His station)...

Therefore, all of you who have established a relationship with me should remember that you should show compassion for everyone regardless of their religion; and be good to all without any discrimination because this is the teaching of Holy Qur'an:<sup>88</sup>

Those captives and prisoners [at the time of the Prophet<sup>5a</sup>] were mostly non-believers. Now, you can see the scope of kindness in Islam. In my opinion, perfect moral teaching is not found anywhere except in Islam. Once I regain my health, I will inshā'Allah write a comprehensive treatise on moral teachings because I want to make my expectations clear to the Jama'at. It will be a comprehensive guide for my Jama'at, and it should show how to seek God's pleasure. I am deeply grieved when I see or hear that someone did something that does not fully conform to Islamic teachings. I am not happy about these incidents. I still view my Jamā'at like a child who takes two steps and falls four times. But I do believe that Allah the Almighty will make it perfect. Therefore, you should make an effort, plan, strive, and pray continuously that Allah may show His grace, because nothing is possible without His grace. When He favours, He opens up all ways. (Malfūzāt, new edition, vol. 4, pp. 218-219)

153

88. (al-Dahr, 76:9)

154

With the Grace of Allah, due to the pious influence of the Promised Messiahas, and by acting on his teachings, many of the ills that the Promised Messiahas was concerned about [regarding the Jamā'at] at that time disappeared from the Jamā'at. With the Grace of Allah, a very large segment was totally freed from them, and it still is. As we are moving away from that stage, Satan continues to attack with the ills of society. Therefore, in accordance with the concerns of the Promised Messiahas, we should continue to strive to avoid those ills with effort and prayer. We should ask for the Grace of Allah in accordance with his teaching, so that Allah the Almighty may always keep the Jamā'at of Promised Messiahas perfect. I will now present a few traditions.

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrates that the Messenger of Allah said, 'Allah the Almighty and the Glorious will say on the Day of Judgement, "O son of Adam, I was sick but you did not attend to Me." Man will say, "O Lord. How could I attend to You? You are the Lord of all the worlds." Allah the Almighty will say, "Did you not know that so and so of My servants was sick? You did not attend to him. Did you not know that if you had done so, you would have found Me near him? O son of Adam, I asked you for food but you did not give Me any food." Upon this the son of Adam will say, "O my Lord. How could I feed You whereas You are the Lord of all the worlds?" Allah the Almighty will say, "Do you not remember when a servant of Mine asked you for food? You did not feed him. Did you not know that if you had fed him, you would have had a reward with Me? O son of Adam! I asked you for water, but you did not give Me any water." Son of Adam will say, "O

my Lord. How could I serve you water, whereas You are the Lord of all the worlds?" Upon this, Allah the Almighty will say, "Such and such person asked you for some water, but you did not offer him any. If you had given him water, you would have had its reward with Me." (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-ul-Birri waṣ-Ṣilah, Bābu Fadli 'Iyādatil-Marīd)

## Then, there is this narration:

Ḥaḍrat 'Abdūllah Bin Mas'ūd<sup>ra</sup> states that the Messenger of Allah said, 'All creatures are God's family. So, Allah likes the person, from among all humans, who treats His family (creatures) well and looks after their needs.' (Mishkāt-ul-Maṣābīḥ, Kitāb-ul-Ādāb, Bābush-Shafaqati war-Rahmati 'alal-Khalq)

There is another hadīth in which Ḥaḍrat 'Alīra narrates that the Messenger of Allah said:

'Every Muslim has six obligations with regard to other Muslims:

- When he meets him, he should say 'Assalāmo 'Alaikum'.
- When one sneezes, he should say, 'Yarḥamukumullāh' [may Allah have mercy on you].
- When he is sick, he should visit him. (Some people have, with the grace of Allah, this good habit, and they go to hospitals to visit sick ones whether they know them or not. They take fruits and flowers for them. This form of social service is very good.)
- 4. When one calls him for help, he responds to him.

155

5. When one dies, he comes to his funeral.

And he desires for them what he desires for himself, and even in his absence he wishes him well.'

(Sunanud-Dārimiyyi, Kitāb-ul-Istīdhān, Bābun fī Ḥaqqil-Muslimi 'alal-Muslim)

## It is reported that:

Ḥaḍrat 'Abdullāh Bin 'Umar'a narrates that the Messenger of Allah said, 'Do not be jealous of one another. Do not raise prices to harm each other. Do not hold grudges against each other. Do not turn your backs on each other, and do not be indifferent to each other. And do not bid on deals that are closed. Instead, you should live like servants of God and be brotherly to each other. A Muslim does not wrong his brother. He does not insult him, and he does not embarrass or humiliate him." He pointed to his chest and said, "Piety is here." He repeated these words three times, then he said, "It is enough misfortune for a man that he should look at his Muslim brother with disdain. Every Muslim's blood, wealth, honour and respect are sacred and sanctified for the other Muslim.' (Ṣaḥāḥ Muslim, Kitāb-ul-Birri waṣ-Ṣilah, Bābu Taḥrīmī-Zulmil Muslimī Wa Khadhlih)

# Then it is reported that:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> states that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Whosoever helps remove the worldly anguish and suffering of a Muslim will have his anguish and suffering removed by Allah the Almighty on the Day of Judgement. Whosoever brings relief to a poor person and brings ease to him will have ease created for him by Allah the Almighty in the hereafter.

Whosoever covers up the faults of a Muslim will have his faults covered up by Allah the Almighty in the hereafter. Allah the Almighty is keen to help him who is keen to help his brother. Whosoever goes in search of knowledge will have the ways to Paradise facilitated to him by Allah the Almighty. Those who sit in any of the houses of Allah the Almighty and read the Book of Allah the Almighty and are engaged in teaching and learning will attain peace and tranquillity from Allah the Almighty; Allah the Almighty's mercy covers them, angels keep them in their circle, and Allah the Almighty mentions them to His near ones. One who slackens in actions will not succeed with only his name and his family, and he will not go to Paradise by virtue of his family ties.' (Ṣaḥāḥ Muslim, Kitāb-udh-Dhikr, Bābu Faḍlil Ijtimā'i 'alā Tilāwatil-Qur'ani wa 'aladh-Dhikr)

What is mentioned in the beginning is to be mindful of the rights of other people and help to remove the worries and difficulties of your brethren. If you do so, on the Day of Judgement, Allah the Almighty will deal with you with the same kindness and will remove your worries and hardships. It is the favour of the Holy Prophet<sup>sa</sup> upon us. He said that if you wish that Allah should cover you with His forgiveness, then you should help and comfort the distressed, the afflicted, and the destitute as much as you can. Then, Allah will deal with you with kindness. Try to cover the weaknesses of your brethren. Do not try to find their faults or make them public. You do not know how many weaknesses and faults you have that you will have to account for on the Day of Judgement. Thus, if you had overlooked the faults of your brethren, if you

had tried to counsel them with sympathy instead of making their weaknesses public, Allah will overlook your faults as well. These are the rights of people. If you discharge them, you will inherit the blessings of Allah the Almighty.

# Then it is reported in a tradition that:

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Charity does not reduce your wealth. The person who forgives the transgressions of others will be given even greater honour by Allah the Almighty. No one is dishonoured by forgiving the faults of others.' (Musnadu Aḥmadabni Ḥańbal, vol. 2. p. 235, printed in Beirut)

# Then it is reported that:

Ḥaḍrat 'Abdullāh Bin 'Umar<sup>ra</sup> states that the Holy Prophet<sup>ra</sup> said, 'The Gracious God will be Merciful to those who show mercy to others. You show mercy to the dwellers of the earth, and the One in the heavens will have mercy on you.' (Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-ul-Adab, Bābun fir-Rahmah)

# The Promised Messiahas says:

Remember that there are two commandments of Allah the Almighty. First, associate no partner with Him, neither in His being and attributes, nor in His worship. Second, be compassionate to the others. Benevolence does not imply that it should be only for your brothers and relations, but it should be for anyone, any human, and any of God's creation. Do not consider whether someone is a Hindu or a Christian. I tell you truthfully that Allah the Almighty has taken the responsibility of ensuring justice to you; He does not want you to take

102

it upon yourselves. The more congeniality you adopt, the more humble and serving you are, the more Allah the Almighty will be pleased with you. Leave your enemies to Allah the Almighty. The Day of Judgement is near. You should not be confounded by the opposition. I perceive that you will suffer a lot more at their hands because those who fall short of decency become ferocious as if a dam is broken and a flood bursts out. A pious person needs to control his tongue. (Malfūzāt, vol. 9, pp. 164–165)

## Then he says:

Beware there are two categories of rights. One is Allah's right and the second is the human right. Even in connection with the right of Allah, the affluent encounter difficulty, and arrogance and conceit keep them deprived. For example, they dislike standing next to a poor person in Prayer. They cannot have him sit next to them, and thus they remain deficient in matters of Allah's right. Mosques are indeed the houses for the poor, and these people consider it below their stature to go there. Similarly, they cannot take part in special activities in connection with the rights of man. A poor man is prepared for any service. He can massage your feet, bring water, wash clothes and does not hesitate if he has to help remove the human refuse. But the rich consider such tasks to be insulting and disgraceful and are thus deprived of these blessings as well. Thus, prosperity can also stop you from doing a number of virtuous deeds. This is why it is reported in traditions that the poor will enter Paradise five hundred years earlier. (Malfūzāt new edition, vol. 3, p. 368)

### He also says:

Compassion for God's creation is such a thing that if man gives it up and moves away from it, he gradually becomes a beast. This is what the humanity of man demands, and one is human only as long as one treats one's brother with kindness, tenderness, and benevolence. There should be no discrimination in this matter. Just as Sa'dī said, 'human beings are like parts of a body.' Remember, in my estimation the scope of sympathy is very wide. One should not exclude any group or individual. I do not say—like the ignorant people of this age—that you should limit your kindness to only Muslims. I say that you should have sympathy for all of God's creation no matter who they are, whether a Hindu, or a Muslim, or something else. I never approve the words of such people who wish to limit sympathy only to their own people. (Malfūzāt, new edition, vol. 4, pp. 216–217)

# He also says:

Thus, to be kind to the human race and have compassion for it is a very great type of worship and it is a great way to win the pleasure of Allah the Almighty; but I see a great deficiency is shown in this regard. Others are considered inferior. They are mocked at instead of being looked after and helped in a time of calamity and distress. Those who do not treat the poor well, even consider them inferior, I fear they may get afflicted by the same calamity. Those whom Allah has blessed should express their gratitude and should deal with His creation kindly and humanely. They should not be proud of God-given abundance, and they should not

Condition IX

CONDITIONS OF BAI'AT AND RESPONSIBILITIES OF AN AHMADI

viciously trample the poor. (Malfūzāt, new edition, vol. 4, pp. 438-439)

## He also says:

The great details about the rights of parents, children, other relatives, and the destitute as described in the Qur'an are not, in my estimation, written in any other book.

As Allah the Almighty says:89

وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَاتُشُوكُوا بِهِ شَيْنًا وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا وَ بِذِى الْقُوْبِيُ وَالْيَعْسَىٰ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْجَارِذِى الْقُوبِي وَالْجَارِ الْجَنْبِ وَالصَّاحِبِ بِمَالْمَجَسُبِ وَابْنِ السَّيِشُلِ وَمَامَلَكَتْ آيَمَانُكُمُ إِنَّ اللَّهَ لَايُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا

And worship Allah and associate naught with Him, and *show* kindness to parents, and to kindred, and orphans, and the needy, and to the neighbour that is a kinsman and the neighbour that is a stranger, and the companion by *your* side, and the wayfarer, and those whom your right hands possess. Surely, Allah loves not the proud *and* the boastful.

(Chashma-e-Ma'rifat, Rūḥānī Khazā'in, vol. 23, pp. 208-209)

Ḥaḍrat Khalīfatul Masīḥ I<sup>ra</sup> says in this regard:

The intention should be in accord with the verse:90

161

... Verily, we fear our Lord, and the day that is: 'Abūs and Qamṭarīr.

"Abūs is hardship, constraint, and straitness. And Qamṭarīr is prolonged. It states that day of Day of Judgement will be hard and long.

By virtue of feeding the hungry, Allah the Almighty will also safeguard one from the intensity and duration of suffering during a famine. As a result:<sup>91</sup>

God Almighty protects one from the evil of this day, and this protection is due to one's cheerfulness and happiness.

I say once again: remember helping the poor and the needy in this day and age and it will save you from the difficulties of the Judgement Day. May God Almighty grant you and me the opportunity to strive for attaining the respect and pleasure of the Everlasting,  $\bar{A}m\bar{i}n$ .

(Ḥagā'ig-ul-Furgān, vol. 4, pp. 290-291)

This is a distinction for Aḥmadiyyah Muslim Jamā'at that it takes part in social welfare activities as much as it has the capacity for with the resources available to it. It does as much as it possibly can for the in service of people and \humanity, staying within its means, both as individuals and as the Jamā'at. The members of the Jamā'at help to fight hunger, treat the poor, help in education and in the marriages of the

<sup>89. (</sup>al-Nisā', 4:37)

<sup>90. (</sup>al-Dahr, 76:11)

So Allah will save them from the evil of that day, and will grant them cheerfulness and happiness. (al-Dahr, 76:12)

poor by joining in aid programs under the auspices of the Jamā'at. This fulfils their pledge of bai'at as they should.

May we never become like those nations and countries, which destroy their excess crops rather than help the suffering humanity because they see no political purpose or advantage in helping them. They think that poor people do not accept all their directives and dictates. Such people are kept starved and deprived as a punishment. May Allah enable Aḥmadiyyah Muslim Jamā'at to serve humanity even more then ever before.

At this time, I want to say that this service to humanity is being performed at the Jamā'at level according to its capacity. The sincere members of the Jama'at are given the ability by Allah the Almighty to serve humanity. They give large sums of money with which service to humanity is provided. With the grace of Allah, there are doctors and teachers who have dedicated their lives and are serving in Africa, Rabwah, and in Qādiān as well. I appeal to every Aḥmadī doctor, every Ahmadī teacher, every Ahmadī lawyer, and every Ahmadī who by virtue of his profession can serve humanity in any way, to try to help the poor and the needy. As a reward, Allah the Almighty will increase your wealth and your lives even more. Inshā' Allah, if all of you will provide this service with the intention of fulfiling a pledge to the Imam of the Age, then you will see, inshā'Allah, there will be such a rain of God's blessings and favours that you will not be able to contain them.

# The Promised Messiah<sup>as</sup> and His Concern for Humanity

The Promised Messiah's<sup>as</sup> advice on kindness to humanity, particularly the kindness and help for your brethren, was explained on one occasion:

My condition is that if someone is in pain and his cry reaches me, even if I am in Prayer I feel like breaking my Prayer so that I may help him if he can benefit from it. I should show compassion to him as much I am capable. This is against good morals that one should not assist his brother in distress or hardship. If you cannot do anything for him, you should at least pray for him. You should apply the same morals towards strangers and Hindus, not just your brethren, and you should show compassion to them all. One should never be careless and unconcerned.

Once I was out walking and someone named 'Abdul Karīm was with me. He was a little ahead of me. Along the way, we met an old lady of seventy or seventy-five years. She gave him a letter to read for her, but he scolded her and pushed her aside, and it grieved me. She gave me the letter. I stopped and read it, and I explained it to her thoroughly. This embarrassed him, because he had to stop and wait anyway even though he was deprived of the reward. (Malfūzāt, new edition, vol. 4, pp. 82–83)

# The Promised Messiahas also says:

Be kind and merciful to humanity, for all are His creatures. Do not oppress them with your tongue, your hands, or in

any other way. Always work for the good of mankind. Never unduly assert yourself with pride over others, even those who are placed under you. Never use abusive language for anyone, even if he abuses you. Be humble in spirit, kind, gentle, and forgiving, sympathetic towards all, and wish them well, so that you may be accepted.... If you are big, have mercy on those who are small and not contempt. If you are wise and well-versed in learning, serve the ignorant with words of wisdom. Never desire to bring disgrace on their lack of knowledge by trying to show off your own learning. If you are rich, instead of treating them with self-centred, disdainful pride, you should serve the poor. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, pp. 11–12)

#### Then he said:

People will mistreat you and will hurt you in every way, but members of my Jamā'at should not be provoked. Do not use hurtful words in the heat of emotions. Allah the Almighty does not like such people. Allah the Almighty wants to make our Jamā'at exemplary.

# He further says:

Allah the Almighty loves the muttaqī [righteous]. You should always remain in awe of God's Majesty and be mindful that all are God's creatures. Do not persecute anyone, and do not have a quick temper or look at anyone with disdain. If there is one bad person in a Jamā'at, he can spoil others also. If your temper is inclined towards anger, then carefully examine the source of its fury. This aspect is very critical. (Malfūzāt, vol. 1, pp. 8–9)

165

# He also says:

Be such that your sincerity, loyalty, tenderness, and sensitivity should reach heaven. God protects such a person and gives him blessings when he sees that his heart is full of sincerity and loyalty. He sees your hearts and looks into them, not at your words and speech. If He finds the heart of a person to be pure and clean, He descends upon it and makes it His home. (Malfūzāt, new edition, vol. 3, p. 181)

#### He also said:

I repeat that those who are beneficial to mankind and are perfect in faith, sincerity, and loyalty will most certainly be saved. Therefore, you should try to develop these qualities in you. (Malfūzāt, new edition, vol. 4, p. 184)

# He also says:

You cannot be accepted in the presence of the Lord unless you are pure, both on the outside and inside. If you are big, then have mercy on those who are small and not contempt. If you are wise and well-versed in learning, serve the ignorant with words of wisdom. Never desire to bring disgrace on their lack of knowledge by trying to show off your own learning. If you are rich, instead of treating them with self-centred, disdainful pride, you should serve the poor. Beware of the ways of destruction. Fear the Lord, and be righteous.... How unfortunate is the man who fails to believe in things coming from the Mouth of God, which I have stated to you. If at all you desire that God in heaven be pleased with you, hasten to become one among yourselves as though you were brothers born of

#### Condition IX

the same mother. Only he is the most honoured among you who most forgives the transgressions of his brother.... Unfortunate is he who remains obdurate and does not forgive. (Kashtī-e-Nūḥ, Rūḥānī Khazā'in, vol. 19, pp. 12–13)

#### He also said:

To be compassionate towards God's creation is indeed a highly meritorious act, and Allah the Almighty likes it very much. What can be more valuable than showing compassion for such a person? Do you think that a master would be pleased with a friend if one of his servants went to his friend, but the friend did not take care of his servant? Never, even though the friend did not directly hurt the master. The kind treatment of his servant and hospitality shown to him amount to respecting the master. Similarly, God dislikes when someone ignores His creation, because He holds His creation dear. Thus, a person who shows kindness to His creation indeed pleases God. (Malfūzāt, new edition, vol. 4, pp. 215–216)

May Allah the Almighty give us the ability to act upon these admonishments of the Promised Messiah<sup>as</sup> and May he enable us to be true to the pledge that we have made with Him.

167

Majlis Ansārullāh, USA 107



That he/she shall enter into a bond of brotherhood with this humble servant of God, pledging obedience to me in everything good for the sake of God, and remain faithful to it until the day of his/her death. That he/she shall exert such a high devotion in the observance of this bond as is not to be found in any other worldly relationship and connection that demand devoted dutifulness.

[From the Friday sermon delivered at the Faḍl Mosque, London, United Kingdom, on September 19, 2003, in which tenth condition of bai'at was discussed in detail.]

In this condition, the Promised Messiah<sup>as</sup> is taking a pledge from us that by joining this organisation we are establishing a bond of brotherhood with him. Every Muslim is a brother of the other Muslim. But the relationship of love and brotherhood that is being established means much more than that. You are not merely establishing a bond of equals; instead, you are acknowledging that it is a command of Allah and His Messenger<sup>52</sup> to accept the Messiah that was promised. Therefore, you are establishing this bond for the sake of Allah the Almighty. You are making this contract to uphold the religion of Allah the Almighty and to convey and spread the religion of Islam to all corners of the world. This bond can only be successful and long-lasting if you pledge to be obedient in everything good and keep this pledge until death. You should be mindful that this bond does not remain inactive, but should become stronger every day. It should be so strong and its standard should be so high that, in comparison, all other relations, bonds, and friendships should prove weaker. The bond should be so matchless and strong that in its comparison all other bonds and relations should seem meaningless.

Then he says that the thought can cross one's mind that in family relationships sometimes the rule of give and take—to compromise, to accept, and to have one's decisions accepted occasionally—is applicable. Here it must be understood that this, instead, is the bond of a slave and servant. Indeed, it should be even more than that. You have to be obedient without any grumbling. You never have the right to say that such and such cannot be done or that you cannot do such and such at this time. When you have taken the bai'at and have entered the organisation of the Jamā'at of the Promised Messiah<sup>28</sup>, you have given everything of your's to the Promised Messiah<sup>28</sup>. You have to obey his decisions; you have to act upon his teachings. Since the system of khilāfat exists after him, you have to follow the decisions and the instructions of the Khalīfah of the time. Here you should not think

that the servant or the subordinate has to obey because he is helpless and is obligated to serve. Servants sometimes grumble too. Always keep in mind that although your condition is that of a servant, it is really much higher because it is a bond of brotherhood and acknowledgement of obedience for the sake of Allah the Almighty that comes with the pledge of sacrifice. The reward for sacrifice is received only if the sacrifice is offered with pleasure. This condition is such that the more one thinks about it, the deeper one submerges oneself in the love of the Promised Messiah<sup>26</sup> and the more one will find oneself bound by the organisation of the Jamā'at.

In the Noble Qur'an, Allah the Almighty says:92

يَآيُهَا النَّبِيُّ إِذَا جَآءَ كَ الْمُؤْمِنْتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى اَنْ لَايُشُوِكُنَ بِاللَّهِ شَيْنًا وَلا يَشْوِقُنَ وَلا يَنْزِيْسَ وَلا يَقْتُلْنَ اَوْلادَهُنَّ وَلا يَأْتِيْنَ بِبُهُنَانِ يُقْتَوِيْنَهُ بَيْن اَيْسِيْهِنَّ وَارْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِيْنَكَ فِي مَعْوُوفِ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغَفِّوْلَهُنَّ اللَّهَ. إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ

O Prophet! When believing women come to thee, taking the oath of allegiance at thy hands that they will not associate anything with Allah, and that they will not steal, and will not commit adultery, nor kill their children, nor bring forth a scandalous charge which they themselves have deliberately forged, nor disobey thee in what is right, then accept their allegiance and ask Allah to forgive them. Verily, Allah is Most Forgiving, Merciful.

This verse emphasizes that the pledge of bai'at should be taken from women so that they will not perform shirk, nor steal, nor commit adultery, nor kill their children (i.e. they will be mindful of proper upbringing of their children), nor accuse anyone falsely, and nor disobey in anything good. Here, the question arises whether a Prophet, who is appointed by Allah, can ever give a command that is not good. If a Prophet can do so, then can a Khalīfah also give commands that are not good? In this regard, it must be clearly understood that a Prophet can never give any such command. A Prophet will only say what is right; he will not say anything otherwise. That is why at many places in the Holy Qur'an it is mentioned that one must obey the commands of Allah and His Prophet<sup>sa</sup>, and one must carry them out. Nowhere is it specified that you are to obey only the good commands. The question then arises, why are there two different instructions? As a matter of fact, these are not differing instructions. Some people have made an error in understanding them. So, as I said earlier, all commandments coming from a Prophet are good. A Prophet can never give a command that is against the command of Allah or the commands of the shañ'ah. He is appointed by Allah to carry out those commands so how can he go against them? It is good news for you that by accepting the Prophet-the one commissioned by God-and by entering into his fold, you have become secure because no command given to you is wrong. Every command given to you is favoured by Allah.

171 172

Majlis Ansārullāh, USA 109

<sup>92. (</sup>al-Muntahinah, 60:13)

### Definition of 'Ma'rūf' and 'Ghair Ma'rūf'

Sometimes people move away from the organisation, mislead others, and create problems in their circle by getting caught the tangle of obedience only in 'ma'nīf' decisions and good commands. They should understand not to delve into the definition of 'ma'rūf' and 'ghair ma'rūf' decisions on their own accord. Ḥaḍrat Khalīfatul Masīḥ I<sup>ra</sup> explaining this states:

There is one more error and that is in understanding of the 'obedience in good things' that we will not obey in those matters that we think are not 'good'. This word has also come with reference to the Holy Prophet<sup>5a</sup>. <sup>93</sup>

Have these people made a list of faults of the Holy Prophet<sup>52</sup> also? Similarly, Ḥaḍrat Ṣāḥib has written 'obedience in good things' in his conditions of bai'at. There is wisdom in it. I do not doubt anyone of you at all. I have explained these things lest anyone of you be deceived subtly. (Khutabāt-e-Nūr, pp. 420–421)

The Promised Messiahas expounding on the subject of 'enjoins them to do good' writes:

This Prophet directs you in matters that are not opposed to sane reason. And he prohibits you from things that common sense also prohibits you from. And he makes pure things lawful and impure things unlawful. And he removes the burdens from the nations that they were buried under. And he

93. (al-Muntaḥinah, 60:13)

frees them from shackles that were preventing their necks from being straightened. Therefore, these people who will believe in him and will strengthen him by joining him and will help him and will follow the light that has been brought down with him, they will escape the hardships of this world and the hereafter. (Barāhīn-e-Aḥmadiyyah, vol. 5, Rūḥānī Khazā'in, vol. 21, p. 420)

Thus, just as a Prophet does not deviate from the commandments of Allah the Almighty, his Khalīfah-who is appointed by Allah the Almighty through a party of believers-also perpetuates the same teaching, the same commandments that Allah the Almighty has conveyed to us through the Holy Prophet<sup>sa</sup>. In this age, they have been explained to us by the Promised Messiahas in accordance with the prophecies of the Holy Prophetsa. So now, this system of khilāfat has been established in the Jama'at through the Promised Messiahas in accordance with the prophecies of the Holy Prophetsa, and it will last, inshā'Allah, till the end of time. Through it, decisions have been made according to shañ 'ah and wisdom and will continue to be this way, inshā' Allah. These are the 'good decisions'. If, at any time, the Khalīfah of the time makes such a decision because of a mistake or misunderstanding, that carries the risk of causing some harm, then Allah the Almighty will bring about such means that will prevent bad consequences. In this regard, Ḥaḍrat Muṣleḥ-e-Mau'ūdra states:

It is possible that the *Khalifah* of the time makes a mistake in personal matters. But in such matters on which depends the physical and spiritual progress, even if he commits an error,

173

Allah the Almighty safeguards His Jamā'at and somehow makes him aware of the error. In the terminology of sages, it is called 'lesser sanctity'. That means, the Prophets enjoy a 'greater sanctity' but the Khulafa' have 'lesser sanctity' and Allah the Almighty does not permit any such major mistakes by them that may cause disaster for the Jamā'at. Their decisions may have partial and minor mistakes, but in the end, the result will be victory for Islam and defeat for its enemies. Thus, because the Khulafa' enjoy 'lesser sanctity', their policy will emanate from Allah's. While it is true that they will be the one speaking, their tongues will be in motion, their hands will move, their minds will work, yet behind all of this will be the hand of Allah. They can make minor errors in finer details. Sometimes their advisors can give them wrong advice. But crossing these intermediary obstacles, they will be the one who will be victorious. And when all the links are put together, the resulting chain will be good and it will be so strong that no power will be able to break it. (Tafsīr-e-Kabīr, Ḥaḍrat Mirzā Bashīr-ud-Dīn Mahmūd Ahmadra, vol. 6, pp. 376-377)

From this, it is evident that 'not good' is that which is a blatant violation of commandments of Allah the Almighty and the instructions of the shañ 'ah. Ḥaḍrat 'Alī<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> sent away an expedition and appointed a leader for it so people should listen to him and obey him. This leader had a fire set up and commanded his companions to jump into it. Some people did not obey him and said, 'We have become Muslims to escape the fire.' But some people were prepared to jump into the fire. When the Holy Prophet<sup>sa</sup>

heard of this, he observed that, 'If they had jumped into the fire, they would have stayed in it forever.' He also said, 'No obedience is obligatory if it involves disobedience to Allah. Obedience is necessary only in 'good decisions'. (Sunano Abī Dāwūd, Kitāb-ul-Jihād, Bābun fit-Tā'ati)

Further explanation of this hadīth is found in the narration of Ḥad̞rat Abū Saʿīd Khudrī<sup>ra</sup> who narrates that:

The Holy Prophetsa sent Hadrat 'Alqamah Bin Mujazziz ra on a battle. When he reached there or was on the way, a contingent of his army asked for permission to proceed separately. He gave them permission and appointed Hadrat 'Abdullah Bin Hudhāfah<sup>ra</sup> Bin Qais al-Sahmī as their leader. I was among those who went with him. While they were in journey, they set up fire for keeping warm or for cooking. 'Abdullāh Bin Hudhāfah a (who had a humorous nature) said, 'Is it not obligatory on you to obey what I say?' They said, 'Why not?' Upon this 'Abdullah Bin Hudhafahra said, 'Will you obey any command I give you?' They said, 'Yes we will obey it.' 'Abdullāh Bin Ḥudhāfah<sup>ra</sup> said, 'I do tell you to jump into this fire.' On this, some people stood up and started preparing to jump into the fire. When 'Abdullah Bin Hudhafah asaw that they were actually going to jump into the fire, he asked them to stop themselves from doing so. Upon our return, the Companions reported it to the Holy Prophet<sup>sa</sup>. The Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'If any one of your leaders tells you to disobey Allah the Almighty, you should not obey him.' (Sunano Ibn-e-Mājah, Kitāb-ul-Jihād, Bābu Lā Tā'ata fī Ma'siyatillāh)

One thing is quite evident from this hadīth—the decision not to obey was not of one individual. Some people were prepared to jump into the fire on account of the order to obey their leader under all circumstances. They had heard and thought that it was the Islamic teaching to obey the leader in every way, in every condition, and in every form. But some Companions<sup>ra</sup> who had better understanding of the commandments of Allah, and had benefited more from the company of the Holy Prophetsa, refused. They did not act upon it because it was suicidal, and suicide is expressly prohibited in Islam. Secondly, when 'Abdullāh Bin Ḥudhāfahra, who was their leader, saw the seriousness of a few, he too grew worried and stopped them because it was only a joke. After this, the Holy Prophetsa, by his explanation, defined the principle of 'goodness' as to what is 'good' and what is 'not good'. It should be clear that a Prophet or the Khalīfah of the time can never say such a thing even as a joke. That is why Allah the Almighty has said that if you see a violation of a clear command by a leader, you should have recourse to Allah and the Prophetsa. Now in this age, righteous khilāfat has been established after the Promised Messiahas. You should turn to the Khalīfah. His decision will always be the 'good decision'. His decision will be in accordance with the commandment of Allah and the Prophetsa. Therefore, as I said earlier, you have the good news that now you are always under 'good decisions'.

These days, one might hear criticism that a worker who was doing a good job was replaced, and therefore the *Khalīfah* of the time or the organisation of the Jamā'at had not made a 'good decision'. (Such critics have made their own definition

of good decisions). Therefore, they think that they have the right to speak against the decision wherever and whenever. First of all, no one has the right to speak against the Jamā'at anywhere. I have already explained this topic in depth. Your duty is only to obey. What is the standard of obedience? Allah the Almighty says in the Holy Qur'an:<sup>94</sup>

And they swear by Allah their strongest oaths that, if thou command them, they will surely go forth. Say, 'Swear not; what is required is actual obedience in what is right. Surely, Allah is well aware of what you do.'

The subject of obedience is being discussed in the preceding verses. Believers always say that we heard and accepted. Because of their piety, they are granted nearness [to Allah] and become triumphant. In this verse, we are enjoined to adopt the 'hear and obey' attitude like true believers. Do not swear that we will do this and that. Ḥaḍrat Muṣleḥ-e-Mau'ūdra has written in its commentary that the hypocrites also make a lot of claims. But the good way is to practice obedience. Allah the Almighty is commanding that such people should adopt the good way to practice obedience according to the proper standard. Be obedient according to the proper customs. The Prophet is not going to give you a command that is against the shañ'ah and against common sense. For example, the Promised Messiahas says that when you have accepted me, you

<sup>94. (</sup>al-Nūr, 24:54)

should get used to five daily Prayers, give up falsehood, give up arrogance, stop usurping the rights of others, and live together in love and affection. All this comes under the command of 'obey in all good matters'. There are people that do not follow any of this, but instead go around saying that they swear they would do whatever is commanded to them. Similarly, there are different initiatives from Khulafa' at different times for the spiritual growth such as about populating the mosques, proper upbringing of children, having more tolerance, courage, and calling people towards Allah, or about different financial sacrifices. These are the matters that one need to obey. In other words, these come under the classification of obedience in 'good matters'. A Prophet or a Khalīfah is not going to ask anything that is against the divine commandments or common sense; he is not going to command one to jump into fire or plunge into an ocean. Prophets or Khulafa' are always going to lead one along the sharī 'ah.

### Superior Example of Obedience

We find a great example of obedience with the Muslims of the early era when Ḥaḍrat 'Umar<sup>ra</sup> took the command away from Ḥaḍrat Khālid<sup>ra</sup> Bin al-Walīd and gave it to Ḥaḍrat Abū 'Ubaidah<sup>ra</sup> in the course of a battle. Thinking that Khālid<sup>ra</sup> Bin al-Walīd was performing well, Ḥaḍrat Abū 'Ubaidah<sup>ra</sup> did not take over the charge from him right away. When Ḥaḍrat Khālid<sup>ra</sup> Bin al-Walīd learnt that this command had come from Ḥaḍrat 'Umar<sup>ra</sup>, he went to Ḥaḍrat Abū 'Ubaidah<sup>ra</sup> and said, 'Since it is the instruction from the *Khalīfah* of the time,

you should implement it without any delay. I have no reservation in serving under your command, and I will continue to work as hard under you as I did when I was the commander.' This is the high standard of obedience. Some foolish person can say that it was 'not a good decision' of Ḥaḍrat 'Umar<sup>ra</sup>. This is also a wrong notion. We do not know the circumstances as to why Ḥaḍrat 'Umar<sup>ra</sup> made that decision. He knew it better. There was nothing obvious in this decision that would be against the *sharī'ah*. Note that Allah the Almighty upheld the honour of this decision of Ḥaḍrat 'Umar<sup>ra</sup> and the battle was won. During the battle, some occasions were such that there were a hundred enemy soldiers against a single Muslim soldier, yet the battle was won.

The Promised Messiah<sup>as</sup> also received the distinction to be an arbitrator and a judge in the service of his Master—a service that is unparalleled. Therefore, in this age, the claim of obedience and love for the Holy Prophet<sup>sa</sup> and the claim for love for Allah can be justified by true obedience to the Promised Messiah<sup>as</sup>, just as Allah the Almighty says:<sup>95</sup>

Say, 'If you love Allah, follow me: then will Allah love you and forgive you your faults. And Allah is most Forgiving, Merciful.'

179

<sup>95. (</sup>Al-e-Imran, 3:32)

### Whatever Promised Messiah<sup>25</sup> Attained was by Following the Holy Prophet Muḥammad<sup>52</sup>

### The Promised Messiahas states:

I have received a full measure of the blessing that were given to the Prophets and honoured ones of God before me purely as a result of the Grace of Allah and not due to any merit of my own. And it was not possible for me to get this blessing if I did not follow the ways of my Master and Lord, the honour of the Prophets and the best of them all, the Holy Prophet, may peace and blessings of Allah be upon him. So, whatever I achieved, resulted from following the his path. I understandbased on my true and complete knowledge-that no one can reach God without following His Prophetsa, may peace and blessings of Allah be upon him, nor can he have a share of the perfect understanding. And here I am going to tell you about the first thing that develops in the heart as a result of the honest and perfect following of the Holy Prophet, may peace and blessings of Allah be upon him; so know it that it is the righteous heart. The love of the world departs from the heart, and it desires an eternal and unending pleasure. Then, as a consequence of this righteous heart, a pure and perfect divine love is acquired. And all these blessings are received as inheritance from following the Holy Prophet, may peace and blessings of Allah be upon him. As Allah the Almighty Himself states:96



That is:

Tell them if you love God, come follow me so that God may love you too.

Indeed, a one-sided claim of love is totally false and absurd. When man honestly loves God, then God also loves him. Then an acceptance for him is spread in the world. A sincere love for him is produced in the hearts of thousands; a force of attraction is granted to him, and a light is given to him that always stays with him. When a person loves Allah with a sincere heart and adopts Him over the whole world and to him nothing is left of the majesty and dignity of anything besides Allah-instead he considers all these others to be worse than a dead worm—then Allah Who sees his heart descends upon it with a weighty manifestation. Just as a refined mirror put in front of the sun provides such a perfect reflection of the sun that it can be said, figuratively and metaphorically, that the same sun that is in the sky is also present in the mirror, likewise Allah descends on such a heart and makes it His throne. This is the purpose for which man was created. (Haqīqat-ul-Waḥyi, Rūḥānī Khazā'in, vol. 22, pp. 64-65)

As a result of the love and the affection the Promised Messiah<sup>as</sup> had for the Holy Prophet<sup>sa</sup>, Allah the Almighty made the heart of the Promised Messiah<sup>as</sup> a part of His throne. Allah will continue to descend upon the hearts in the future also according to their respective statures. But now the claim of the love for the Holy Prophet<sup>sa</sup>, the claim of his perfect obedience, will prove true only when the bond of love and

183

<sup>96. (</sup>Al-e-'Imran, 3:32)

obedience with his spiritual son is established. That is why the Promised Messiahas says, 'Establish a bond of love and obedience with me above all other relations. This is how one will follow the Holy Prophetsa and subsequently attain Allah's love.' He is not saying this lightly. The Holy Prophetsa himself has told us this as he said, 'If you see the time of Messiah and Mahdī, you should go and convey my salām to him even if you have to crawl on your knees.' What is the message in this emphasis in taking so much pain to convey this salām? What is the wisdom behind it? The Holy Prophet<sup>sa</sup> is pointing out that the Promised Messiah is dear to him and he is dear to the Promised Messiah. This is matter of principle that you reach the ones you love through their loved ones. Therefore, he says, 'If you want to become my follower, follow the Promised Messiah, accept him as the Imam, and enter his Jamā'at.' That is why it is said in a hadīth:

'Beware! There will be no Prophet or Messenger between Jesus the son of Mary (the Promised Messiah) and me. Listen carefully that he will be my Khalīfah from among my followers after me. He will certainly kill Dajjāl, he will shatter the cross, meaning he will destroy the Christian doctrine, and he will abolish jizyah [poll tax]. (In the period of the Promised Messiahas, its practice will be abandoned because there will be no religious wars.) Remember, anyone who gets the honour of meeting him, he must convey my salām to him. (Al-Mo jam Al-ausaț Liţ-ţabarānī, Manismuhū 'Īsā. Al-Mo jam-uṣ- Ṣaghīr Liţ-ţabarānī, Manismuhū 'Īsā)

Instead of reflecting on this hadīth and instead of listening to those who have reflected on it and have unlocked its depth,

the scholars of this day have gone after its literal meaning and have misled simple-minded Muslims and have created such a havoc that is beyond belief. We seek the protection of Allah from them, and He is dealing with them and will deal with them in the future, inshā' Allah. It is evident from this hadīth that the Promised Messiah will be a just ruler; he will not do anything against justice, and he is such an Imam who will establish equity in the world. Therefore, establish contact with him, follow his commands, and act on his teachings because he will only teach justice and equity, and this is nothing but Qur'anic teachings. People of this age expect that the Messiah will come with hammers and will literally shatter the cross. This is absurdity. It is quite obvious that the Promised Messiah, following his master and patron, will convince others through arguments, and through arguments he will annihilate and expose the Christian doctrine. What is meant by the killing of the Dajjāl is only that the Promised Messiah will save the ummah from the mischief of the Dajjāl. Moreover, since there will be no religious wars, the practice of a poll tax will also cease. Then, there is the instruction to convey the salām to the Promised Messiah, but the Muslims, instead of conveying the salām, are bent upon opposing the Promised Messiahas. May Allah grant them sense.

There is another tradition from which we learn the status of the Promised Messiah<sup>as</sup> and the reason it is essential for us to maintain a bond of obedience with him.

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> narrates that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Until Jesus, son of Mary, who is a Just Ruler and Equitable Imam, appears, the end of days will not come. [When he is

sent], he will break the cross, kill the swine, abolish jizyah and will distribute such treasures that people will not be ready to accept.' (Sunano Ibn-e-Mājah, Kitābul-Fitan, Bābu Fitnatid-Dajjāli wa Khurūji 'Īsabni Maryama wa Khurūji Yājūja wa Mājūj)

Since this hadīth also required interpretation, it was not understood by the people of coarse intellect and they went after its literal meaning giving it an odd and ridiculous explanation. It is quite obvious that 'killing the swine' pertains to eliminating those people who have swine-like characters. The faults of swine compared to other animals are now well-known. When the same faults appear in humans, obviously their cleansing is very much needed. Another point not understood by such [people of coarse intellect] is that he will give and distribute wealth. Just a few days ago, some 'scholars' held a gathering in Pakistan, and using extremely vulgar language against the Promised Messiahas and the Jama'at, they raised this question that the Messiah was to come and distribute wealth and not to ask people for it. Yet, Ahmadīs (they instead say Qādiānīs) collect chandah [donations], which proves that they are imposters. No sane person can make them understand that these are the spiritual treasures that the Messiahas is distributing that they refuse to accept. The fact of the matter is that they only have the eye for this world and they cannot go beyond it. This is their role. Let them continue. Pakistani Ahmadīs need not be too apprehensive. In the face of these scholars' filth and absurdities, we should walk away displaying patience and fortitude. In the face of these scholars' filth and absurdities, we do admit that we accept our defeat; we cannot

compete with their filth and absurdities. I must make one point very clear that when man does not say anything, Allah speaks for him, and when Allah speaks, we have seen the pieces of the enemy scattered all over, and we shall see that in the future also, <code>inshā'Allah</code>. Therefore, Aḥmadīs should have a loyal relationship with the Promised Messiah<sup>as</sup> and place emphasis upon prayers. Continue to pray all the time.

These traditions also prove that the Messiah to come will also be the *Imam*. He will also be the *Ḥakam* [Authority]. He will be the prince of justice and equity. You must establish a bond with him, and it is incumbent on you to obey him as the *Ḥakam* and the *Imam*. These teachings are for your betterment and training. You should act upon them so that you join those who are dear to the Holy Prophet<sup>5a</sup> and who have achieved nearness to Allah the Almighty.

### Submission Under All Circumstances

I shall present some traditions that illustrate the importance of submission.

Ḥaḍrat Abū Hurairah<sup>ra</sup> states that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'It is incumbent on you to listen to and obey the directives of the ruler of the time in austerity or prosperity, happiness or grief, inequity or favouritism—in any and all situations.' (Ṣaḥūḥ Muslim, Kitāb-ul-Imārah, Bābu Wujūbi Ṭā'atil-Umarā'i fī Ma'ṣiyatin wa Taḥrīmuhā fil-Ma'ṣiyah)

Ḥaḍrat Ibn-e-'Abbās<sup>ra</sup> states that the Prophet of Allah said, 'If anyone sees something undesirable in his leader and ruler, he should exercise patience because, if anyone is even slightly

186

distant from the Jamā'at, he will die in ignorance.' (Ṣaḥāḥ Al-Bukhārī, Kitābul-Fitan, Bābu Qaulin-Nabiyyi Sa-tarauna Ba'dī Umūran tunkirūnahā)

Ḥaḍrat 'Arfajahra states that, 'I heard the Holy Prophetsa saying that when you are gathered together on one hand and have one leader, if someone comes and tries to break your unity so that he may create divisions among you, you ought to kill him. That is, you should cut your ties with him and not listen to him, (i.e., totally ignore his instructions). (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-ul-Imārah, Bābu Ḥukmi man Farraqa Amral-Muslimīna wa huwa Mujtami'un)

It is reported from Ḥaḍrat 'Ubādah<sup>ra</sup> Bin Aṣ-Ṣāmit that we took the covenant with the Holy Prophet<sup>sa</sup> on the point that we will listen and we will obey whether we like it or dislike it. And that wherever we are, we will not dispute with the incumbent of rightful authority, we will stay firm on the truth or that we will only speak the truth and that we will not be afraid of the rebuke of anyone in matters concerning Allah the Almighty. (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-ul-Imārah, Bābu wujūbi Ṭā'atil-Umarā'i fi ghairi ma'ṣiyatin wa taḥrīmohā fil-ma'ṣīyah, Ḥadīth No. 4768)

Hadrat Ibn-e-'Umar<sup>ra</sup> states that the Holy Prophet<sup>sa</sup> said, 'Whoever holds back from obedience to Allah will meet Allah the Almighty on the Day of Judgement in a condition that he would have no valid argument or excuse. And he who dies in a condition that he has not taken a pledge of allegiance with the *Imam* of the time would die the death of ignorance and apostasy.' (Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb-ul-Imārah, Bābu wujūbi Mulāzimati Jamā'atil-Muslimīna 'Inda Zuhūril-Fitan)

Thus, you are fortunate that you have accepted the Imam of the time and you have entered into a covenant of bai'at with him. Now, you have to obey him purely for the sake of Allah. You have to carry out all his commandments. Otherwise, you will be going out of the circle of obedience to Allah the Almighty. May Allah establish every Aḥmadī on the superior standard of obedience. And how do you establish such high standards? These standards can be achieved only by acting on the teachings of the Promised Messiahas.

### Who Enters the Jamā'at

The Promised Messiahas says:

Only he enters my Jamā'at who adopts my teachings as the code of his life and acts upon them according to his capacity and capability. The one who just gets his name registered but does not act according to the teachings should be mindful that Allah has decreed to make this Jamā'at a special Jamā'at, and anyone who does not truly belong to this Jamā'at will not be counted among it just because he has registered. A time will come upon him that he would dissociate himself. Therefore, as far as possible, make your deeds subservient to the teaching that is given.

### What is that teaching? He says:

Do not say anything that will create disorder, do no evil, show patience in the face of abuse, and do not confront anyone. If

187

someone confronts you, treat him kindly and gently. Set a good example of soft speech. Honestly obey every command so that God may be pleased with you, and the enemy should realise that after taking the covenant, you are no longer the same person that you were. Testify honestly in litigation. Everyone who enters this Jamā'at should adopt righteousness with all his heart, determination, and strength. The world is nearing its end. (Malfūzāt, new edition, vol. 3, pp. 620–621)

Here, he has said that you should not say anything that will create disorder. Some people are in the habit of spreading rumours for fun. That carries the risk of creating disorder. People have different temperaments. If something unpleasant is stated in the presence of the one who was the subject of that comment, that person will naturally develop a resentment against the person to whom the statement is attributed. Though I feel that it should not produce any ill feeling, there is a way to stop such mischief, and that is that one should directly approach the person to whom the comment was attributed and ask him, 'Have you heard these comments; have you said anything like this?' That will clarify the matter and will also help reform the mischief-makers. Sometimes such mischief-makers pit families against families. Stay away from such mischief and from such mischief-makers. And if possible, try to reform such people.

Evil also develops from direct confrontations, fights and abuses. That also creates discord. The Promised Messiah<sup>28</sup> tells us: if you are connected to me and you claim submission to me, then shun everything of mischief and evil. You should have such patience and tolerance that even if someone abuses

you, you should show restraint. The door of salvation will open for you when you act upon this teaching. You will join those who have achieved nearness to Allah. There should be no confrontation in any matter. Even being in the right, be humble like one who is in the wrong. No matter what the other person has said, deal with that person with love, affection and sincerity. Your tongue should be so pure, your language so sweet, and good morals so overflowing that people should be attracted towards you. Everyone should realise that you are an Aḥmadī. Nothing less than the highest moral values can be expected of you. In short, your high morals will attract others and will become a source for drawing their attention.

Some people give false testaments for personal gain in litigation. They present their case falsely. The Promised Messiahas says that even your vested interests should not prevent you from truthful testimony. Some people here and in other countries make false statements in their efforts to migrate. Stay away from all these things. Submit your [migration] case based on the facts, and if it is granted as such, then you should stay; otherwise you should go back. Sometimes cases are rejected even if they are fabricated; you should try sticking to the truth. *Inshā' Allah*, it will only benefit you. Even if your case is rejected, you will at least not earn the displeasure of Allah.

9 190

Majlis Ansārullāh, USA 118

### Develop Brotherhood and Love Among Yourselves and a True Relationship With Allah the Almighty

Advising about mutual love and brotherhood, the Promised Messiah<sup>as</sup> says:

Develop brotherhood and love among yourselves and give up viciousness and dissension. Totally abstain from any kind of insult and ridicule because they distance you from truth and lead you far away. Treat each other with respect. Everyone should give priority to the comfort of his brother. Create a sincere reconciliation with Allah the Almighty and come back into His obedience.... Get rid of every kind of dispute, hostility and animosity from among yourselves because the time has come that we should abstain from petty matters and become preoccupied with important and magnificent goals. (Malfūzāt, vol. 1. pp. 266–268)

### Then he says:

Our Jamā'at should have a sincere relationship with Allah the Almighty, and the Jamā'at members should be grateful that Allah the Almighty has not rejected them. Instead, he has shown hundreds of signs of His power to elevate their faith to the level of conviction. Is there anyone among you who can say that he has not seen any sign? I do claim that there is not even one who has had the occasion to stay in my company and yet not seen a fresh sign from Allah with his own eyes.

This is what our Jamā'at needs—that their faith be enhanced, that they should develop true conviction and understanding of Allah, that there should be no laziness or indifference about the righteous deeds. If one is lazy, and it is a hardship even to perform ablution, how would he offer tahajjud [supererogatory Prayers]. If the strength to perform the righteous deeds and the passion to excel in goodness do not develop, it is useless to establish a link with us. (Malfūzāt, new edition, vol. 2. pp. 710–711)

In this tenth condition of bai'at, the Promised Messiah<sup>as</sup> has placed great emphasis on having such a strong bond with him that there should be nothing like it in any other relationship of this world. The only reason for this emphasis is, strictly speaking, his sympathy for us. Because the true Islam can be found only and only by accepting him, if we want to save ourselves from drowning, then we have to get on the ark of the Promised Messiah<sup>as</sup>. He says:

Now rush towards me because this is the time that he who runs toward me now is like the one who gets on board the ship right at the time of a storm. But if someone does not accept me, I see that he is throwing himself into a storm and has no means of saving himself. I am a true intercessor as a shadow and reflection of that Exalted intercessor, who was not accepted by the ignorant people of that age and who was gravely insulted, that is Ḥaḍrat Muḥammad the Chosen one, may peace and blessings of Allah be upon him. (Dāfī'ul-Balā'. Rūḥānī Khazā'in, vol. 18, p. 233)

He said this because the claim of the Promised Messiahas is in accordance with the prophecies of the Holy Prophetsa.

### Two Benefits of Bai'at at the Hand of Promised Messiah<sup>as</sup>

### Then he says:

Thus, there are two benefits of this bai'at that is done at my hand. One is that the sins are forgiven and one is entitled to clemency in accordance with the promise of Allah. The other is that by repenting in the presence of the Apostle, strength is granted and man is saved from the attacks of Satan. Be mindful that the world should not be your objective when you enter this Movement, but your objective should be the pleasure of Allah, because this world is only a passing phase and will pass by one way or the other.<sup>97</sup>

Keep this world and its objectives and purposes entirely aside. Do not mix them with faith because this world is doomed to end, but the faith and its rewards are unending. (Malfūzāt, vol. 6, p. 145)

### The Promised Messiah<sup>25</sup>—the Strong Fort of Protection for Our Times

### The Promised Messiahas says:

O ye dear ones, O ye the flourishing branches of the tree of my being, who, by the mercy of God Almighty, which you enjoy because of having entered into the covenant of bai'at

193

with me! you are devoting your lives, comfort, and properties to this cause. I am aware that you will deem it your good fortune to carry out whatever I might impose upon you to the full extent of your capacity. But I do not desire to lay down anything by myself as an obligation upon you, so that your service should not be the result of my directive, but should proceed out of your own free will. Who is my friend and who is dear to me? Only he who recognises me. Only he who believes that I have been sent and accepts me as those are accepted who are sent. The world cannot accept me because I am not of the world, but those whose natures have been invested with a portion of the other world accept me and will accept me. He who turns away from me, turns aside from Him Who has sent me. And he who establishes a relationship with me establishes a relationship with Him from Whom I have come. I hold a lamp in my hand. He who comes to me will surely partake of its light, but he who, out of ill-thinking, runs away will be cast into the darkness. I am the citadel of security for this age. He who enters therein will be secure against thieves and robbers and wild beasts. He who seeks to remain away from my walls will be confronted with death from every direction, and even his dead body will not be saved. Who is it who enters my citadel? Only he who discards vice and adopts goodness, and gives up crookedness and treads along the path of truth, and frees himself from the bondage of Satan and becomes an obedient servant of Allah the Almighty. Everyone who does that is in me, and I am in him. But only he has the power to attain to this upon whom Allah the Almighty bestows a pure soul. Then He places His Foot in the hell of such a one's inner self, and it becomes cool as if there

A night of hardship or a night of luxury; the night will pass either way.

Condition X

had never been any fire in it. Then he marches forward till the spirit of Allah the Almighty dwells in him, and, with a special manifestation, the Lord of the world establishes Himself in his heart. Then his old humanity is consumed and a new and pure humanity is bestowed on him. For him Allah the Almighty becomes a new Allah and establishes a special relationship with him and he is equipped in this very life with the pure fittings of a heavenly life. (Fat-ḥe-Islam, Rūḥānī Khazā'in, vol. 3, pp. 34–35)

May Allah the Almighty enable us all to fulfil all our pledges made with the Promised Messiah<sup>as</sup>; may we remain firmly established upon all the conditions of his bai 'at; may we, by acting upon his teachings, make our lives like paradise, and may we be judged to be the inheritors of the paradises of the next world. May Allah the Almighty help us. Āmīn.

Majlis Ansārullāh, USA 122

### Education Syllabus 2013

| NOTES |
|-------|
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |
|       |

# Education Syllabus 2013

# **Urdu Section**

بھی سلامت نہیں رہے گی۔ جھ میں کون داخل ہوتا ہے؟ وہی جو بدی کو چھوڑتا ہے اور نیک کو اختیار کرتا ہے اور بھی کو چھوڑتا اور رائتی پرقدم مارتا ہے اور شیطان کی غلامی سے آزاد ہوتا اور خدا تعالی کا ایک بندہ مطبع بن جاتا ہے۔ ہرایک جوابیا کرتا ہے وہ جھ میں ہے اور میں اس میں ہوں۔ گر ابیا کرنے پر فقط وہی قادر ہوتا ہے جس کو خدا تعالی نفس مزکی کے سایہ میں ڈال ویتا ہے۔ تب وہ اس کے نفس کی دوزخ کے اندرا پنا پیرر کھ دیتا ہے تو وہ ابیا جھٹڈا ہو جاتا ہے کہ گویا اس میں بھی آگ نہیں تھی۔ تب وہ ترتی پرتی کرتا ہے یہاں تک کہ خدا تعالی کی روح اس میں سکونت کرتی ہے اور ایک بخلی خاص کرتا ہے یہاں تک کہ خدا تعالی کی روح اس میں سکونت کرتی ہے اور ایک بخلی خاص کے ساتھ رب العالمین کا استواء اس کے دل پر ہوتا ہے ' (یعنی اللہ تعالی اس کے کساتھ رب العالمین کا استواء اس کے دل پر ہوتا ہے ' (یعنی اللہ تعالی اس کے دل پر اپنا عرش قائم کرتا ہے )'' تب پر انی انسانیت اس کی جل کر ایک نئی اور پاک انسانیت اس کوعطا کی جاتی ہے اور خدا تعالی بھی ایک نیا خدا ہوکر نئے اور خاص طور پر اس سے تعلق پکڑتا ہے اور بہتی زندگی کا تمام پاک سامان اس عالم میں اس کول جاتا ہے ''۔

(فتح اسلام روحانی خزانن جلد ۳ صفحه ۲۵،۳۰)

الله تعالی ہم سب کوحفرت اقد س سے موجود علیہ السلام سے کئے ہوئے تمام
عہدوں کو پورا کرنے کی توفیق عطافر مائے اور آپ کی تمام شرا لط بیعت پرہم مضبوطی
سے قائم رہیں ، آپ کی تعلیم پر عمل کرتے ہوئے ہم اپنی زندگی کو بھی جنت نظیر بناویں
اورا گلے جہان کی جنتوں کے بھی وارث تھیریں ۔ اللہ تعالی ہماری مدوفر مائے ۔ آمین ۔
اورا گلے جہان کی جنعہ ارشاد فر مودہ ۱۹ سست مبر س دینا مسجد فضل
(از خطبه جمعه ارشاد فر موده ۱۹ سست مبر س دنگلستان)

اس زمانه کاحصن حصین حضرت مسیح موعودعلیه السلام ہیں پرآپ فرماتے ہیں:"اورتم اے میرے عزیزوا میرے پیاروا میرے درخت وجود کی سرسزشاخوا جوخداتعالی کی رحت سے جوتم پر ہے میرے سلسلہ بیعت میں داخل ہواورا پی زندگی ، اپنا آ رام ، اپنا مال اس راہ میں فدا کر رہے ہوا گرچہ میں جانتا ہوں کہ میں جو کچھ کہوں تم اسے قبول کرنا اپنی سعادت سمجھو گے اور جہاں تک تمہاری طاقت ہے دریغ نہیں کرو گے لیکن میں اس خدمت کے لئے معین طور پراپی زبان سے تم پر کچے فرض نہیں کرسکتا تا کہ تمہاری خدمتیں ندمیرے کہنے کی مجبوری سے بلکہ اینی خوثی سے ہوں ۔میرا دوست کون ہے؟ اور میراعزیز کون ہے؟ وہی جو مجھے پیچانتا ہے۔ مجھے کون پیچانتا ہے؟ صرف وہی جو مجھ پریقین رکھتا ہے کہ میں بھیجا گیا ہوں۔ اور مجھے اس طرح قبول کرتا ہے جس طرح وہ لوگ قبول کئے جاتے ہیں جو بیسیج گئے ہوں۔ دنیا مجھے قبول نہیں کر سکتی کیونکہ میں دنیا میں سے نہیں ہوں۔ مگر جن کی فطرت کو اس عالم كا حصد ديا گياہے وہ مجھے قبول كرتے ہيں اوركريں گے۔ جو مجھے چھوڑ تاہے وہ اس کوچھوڑ تا ہے جس نے مجھے بھیجا ہے اور جو مجھ سے پیوند کرتا ہے وہ اس سے کرتا ہے جس کی طرف سے میں آیا ہوں۔میرے ہاتھ میں ایک چراغ ہے جو محص میرے یاس آتا ہے ضروروہ اس روشنی سے حصہ لے گا مگر جو محص وہم اور بد کمانی سے دور بھا گتا ہے وہ ظلمت میں ڈال دیا جائے گا۔اس زمانہ کاحصن حصین میں ہوں۔جو مجھے میں داخل ہوتا ہے وہ چوروں اور قزاقوں اور درندوں سے اپنی جان بھائے گا۔ مگر جو مخص میری دیواروں سے دورر ہنا جا ہتا ہے ہرطرف سے اس کوموت در پیش ہے۔اوراس کی لاش

(193)

اوران کوشکر کرنا چاہئے کہ خدا تعالی نے ان کو یوں ہی نہیں چھوڑا بلکہ ان کی ایمانی تو توں
کو یقین کے درجہ تک بڑھانے کے واسطے اپنی قدرت کے صد ہانشان دکھائے ہیں۔ کیا
تم میں سے کوئی ایسا بھی ہے جو کہہ سکے کہ میں نے کوئی نشان نہیں و یکھا۔ میں وعویٰ سے
کہتا ہوں کہ ایک بھی ایسا نہیں جس کو ہماری صحبت میں رہنے کا موقع ملا ہواور اس نے خدا تعالیٰ کا تازہ بتازہ نشان اپنی آئکھ سے نہ دیکھا ہو۔

ہماری جماعت کے لئے اس بات کی ضرورت ہے کہ ان کا ایمان بڑھے، خداتعالی پرسچا یقین اورمعرفت پیدا ہو، نیک اعمال میں سستی اور کسل نہ ہو کیونکہ اگر سستی ہوتو پھر وضو کرنا بھی ایک مصیبت معلوم ہوتا ہے چہ جائیکہ وہ تہجد پڑھے۔اگر اعمال صالحہ کی قوت پیدا نہ ہواور مسابقت علی الخیرات کے لئے جوش نہ ہوتو پھر ہمارے ساتھ تعلق پیدا کرنا بے فائدہ ہے۔

(ملفوظات جلد دوم. صفحه ۱۱،۲۱۰، جدید ایڈیشن)

اس شرط بیعت میں جو دسویں شرط چل رہی ہے۔ حضرت اقد س سے مودو
علیہ السلام نے اپنے سے اس قدرتعلق جس کی مثال کسی دنیاوی رشتے میں نہ ملتی ہو پر
اس قدر زور دیا ہے ۔جس کی وجہ بھی صرف اور صرف ہماری ہمدردی ہے۔ ہمیں تباہ
ہونے سے بچانے کے لئے آپ نے فرمایا ہے کیونکہ سچا اسلام صرف اور صرف آپ
کومانے سے مل سکتا ہے اور اپنے آپ کوڈو بنے سے بچانا ہے تولاز ما ہمیں حضرت سے
موجود علیہ الصلاق والسلام کی کشتی میں سوار ہونا ہوگا۔

آپ فرماتے میں '' اب میری طرف دوڑ و کہ وقت ہے کہ جوشخص اس وقت میری طرف دوڑ تا ہے میں اس کواس سے تشبید دیتا ہوں کہ جوعین طوفان کے

وقت جہاز پر بیٹھ گیا۔لیکن جوشخص مجھے نہیں مانتا میں ویکھ رہا ہوں کہ وہ طوفان میں اسے تنیک ڈال رہا ہے اور کوئی بچنے کا سامان اس کے پاس نہیں۔سچاشفیع میں ہوں جواس بزرگ شفیع کا سامیہ ہوں اور اس کاظل جس کواس زمانہ کے اندھوں نے قبول نہ کیا اور اس کی بہت ہی تحقیر کی یعنی حضرت مجمد مصطفی صلی اللہ علیہ وسلم''۔

(دافع المبلاء روحانی خزانن جلد ۱۸ صفحه ۲۳۳) بیاس کئے فرمایا ہے کیونکہ آنحضور صلی الله علیہ وسلم کی پیشگوئیوں کے مطابق ہی حضرت مسیح موعود علیہ السلام کا دعویٰ ہے۔

# حضرت مسیح موعودعلیہ السلام کے ہاتھ پر بیعت کرنے کے دوفائدے

پھرآپ فرماتے ہیں: '' غرض اس بیعت سے جومیر سے ہاتھ پر کی جاتی ہے دو
فاکدے ہیں ایک تو یہ کہ گناہ بخشے جاتے ہیں اور انسان خدا تعالیٰ کے وعدہ کے موافق
مغفرت کا مستحق ہوتا ہے۔ دوسرے مامور کے سامنے تو بہ کرنے سے طاقت ملتی ہے اور
انسان شیطانی حملوں سے نج جاتا ہے۔ یا در کھو کہ اس سلسلہ میں واخل ہونے سے دنیا
مقصود نہ ہو بلکہ خدا تعالیٰ کی رضام تقصود ہو کیونکہ دنیا تو گزرنے کی جگہ ہے وہ تو کسی نہ کسی
رنگ میں گزرجائے گی ہے شب تنور گذشت وشب سمور گذشت۔

ونیااوراس کے اغراض اور مقاصد کو بالکل الگ رکھو۔ان کو دین کے ساتھ ہرگز نہ ملاؤ کیونکہ دنیا فنا ہونے والی چیز ہے اور دین اور اس کے ثمرات باقی رہنے والے''۔ (ملفوظات جلد ششم صفحہ ۱۴۵)

(191)

جوسی حالات ہوں اس کے مطابق اپنا کیس داخل کر داؤ ادر اس میں اگر مانا جاتا ہے تو ٹھیک ہے در نہ دالیس چلے جائیں۔ کیونکہ غلط بیانیوں کے باوجود بھی بعضوں کے کیس ریجیکٹ (Reject) ہو جاتے ہیں تو تیج پر قائم رہتے ہوئے بھی آزما کر دیکھیں انشاء اللہ فائدہ ہی ہوگا۔ یا اگر ریجیکٹ ہوں گے بھی تو کم از کم اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا باعث تونہیں بنیں گے۔

> آپس میں اخوت و محبت پیدا کرو اور خدا تعالیٰ ہے سچا تعلق پیدا کرو

پھر آپس میں محبت اور بھائی چارے کی تعلیم دیتے ہوئے حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰ قوالسلام فرماتے ہیں کہ:

'' آپس میں اخوت اور محبت کو پیدا کرواور درندگی اور اختلاف کوچھوڑ دو۔
ہرایک قتم کے ہزل اور تمسخر سے مطلقاً کنارہ کش ہوجاؤ کیونکہ تمسخرانسان کے دل کو
صدافت سے دور کر کے کہیں کا کہیں پہنچا دیتا ہے۔ آپس میں ایک دوسر سے کے ساتھ
عزت سے پیش آؤ۔ ہرایک اپنے آرام پر اپنے بھائی کے آرام کو ترجیح دیو ہے۔
اللہ تعالیٰ سے ایک تجی سلح پیدا کرلواور اس کی اطاعت میں واپس آجاؤ۔۔۔۔۔ہرایک
آپس کے جھگڑ ہے اور جوش اور عداوت کو درمیان میں سے اٹھادو کہا ب وہ وقت ہے
آپس کے جھگڑ ہے اور جوش اور عداوت کو درمیان میں سے اٹھادو کہا ب وہ وقت ہے
کہم اونی باتوں سے اعراض کر کے اہم اور عظیم الشان کا موں میں مصروف ہوجاؤ''۔
کہم اونی باتوں سے اعراض کر کے اہم اور عظیم الشان کا موں میں مصروف ہوجاؤ''۔
(ملفوظات جلد اول صفحہ ۲۱۱ تا ۲۱۸ تا ۲۱۸ تا ۲۱۸)

پھرآپ فرماتے ہیں:'' ہماری جماعت کوخدا تعالیٰ سے سچاتعلق ہونا چاہئے۔

دفعهاس طرح بھی ہوتاہے کہا ہے لوگ، فتنہ بیدا کرنے والے، خاندانوں کوخاندانوں سے لڑا دیتے ہیں۔ایسے فتنہ کی ہاتوں سے خود بھی بچواور فتنہ پیدا کرنے والوں سے بھی بچو۔ اور اگر ہو سکے تو ان کی ا صلاح کی کوشش کرو۔ پھرشتر ایک تو براہ راست لڑائی جھکڑوں ہے،گالی گلوچ سے پیدا ہوتا ہے،اس سے فتنہ بھی پیدا ہوتا ہے۔تو فرمایا کہ اگر تنهبیں میرے ساتھ تعلق ہے اور میری اطاعت کا دم جرتے ہوتو میری تعلیم پیہے کہ ہر فتم کے فتنہ اور شر کی باتوں سے بچورتم میں صبر اور وسعت حوصلہ اس قدر ہو کہ اگر تمہیں کوئی گالی بھی دے تو صبر کرو۔ پھراں تعلیم برغمل کرئے تمہارے لئے نجات کے رائے تھلیں گے بتم خداتعالیٰ کےمقربین میں شامل ہوگے کسی بھی معاملے میں مقابله بازی نہیں ہونی چاہئے ۔ سیج ہوکر جھوٹوں کی طرح تذلل اختیار کرو۔اور جومرضی تمہیں کوئی کہہ دےتم محبت پیاراورخلوص سے پیش آؤ۔ ایس یاک زبان بناؤ ،ایس میشی زبان ہو، اخلاق اس طرح تمہارے اندر سے ئیک رہا ہو کہ لوگ تمہاری طرف کھنچے چلے آئیں۔تو تمہارے ماحول میں بیرینہ چلے، ہرایک کو بیرینہ چل جائے کہ بیر احمدی ہے۔اس سے سوائے اعلی اخلاق کے اورکسی چیز کی توقع نہیں کی جاسکتی۔ تمہارے بیاخلاق بھی دوسروں کو کھینچنے اور توجہ حاصل کرنے کا باعث بنیں گے۔ پھر ہے ہوتا ہے کہ بعض لوگ مقد مات میں ذاتی مفاد کی خاطر جھوٹی گواہیاں بھی وے دیتے ہیں، جھوٹا کیس بھی اپنا پیش کر دیتے ہیں۔ تو فرمایا کہتمہارا ذاتی مفاد بھی تہمیں تیچی گواہی دینے سے ندرو کے بعض لوگ یہاں بھی اور دوسر ملکوں میں بھی بعض دفعہ باہرآنے کے چکر میں غلط بیانی سے کام لیتے ہیں،توان باتوں سے بھی بچو۔

(188)

(189)

کروجودی جاتی ہے''۔

وہ تعلیم کیا ہے؟ آپ فرماتے ہیں کہ: '' فتنہ کی بات نہ کرو۔ شرنہ کرو۔ گالی پر صبر کرو۔ کی کا مقابلہ نہ کرو۔ جو مقابلہ کرے اس سے سلوک اور نیکی سے پیش آؤ۔ شیریں بیانی کا عمدہ نمونہ دکھلاؤ۔ سچے دل سے ہرایک تھم کی اطاعت کرو کہ خدا تعالی راضی ہواور دشمن بھی جان لے کہ اب بیعت کرکے بیخص وہ نہیں رہا جو کہ پہلے تھا۔ مقدمات میں تچی گواہی دو۔ اس سلسلہ میں داخل ہونے والے کوچا ہے کہ پورے دل، پوری ہمت اور ساری جان سے راسی کا پابند ہو جاوے۔ دنیا ختم ہونے پر آئی ہوئی ہوئی۔ ہے۔''

(ملفوظات جلد سوم جدیدایڈیشن صفحه ۱۲۱۰)

اب یہال جس طرح آپ نے فرمایا کہ فتنہ کی بات نہ کرو۔ بعض لوگوں کو عادت ہوتی ہے کہ صرف مزالینے کے لئے عاد تأایک جگہ کی بات دوسری جگہ جا کر کردیتے ہیں اور ان سے فتنہ پیدا ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے۔ مختلف تم کی طبائع ہوتی ہیں، جس کے سامنے بات کی اور بات بھی اس کے متعلق کی تو قدرتی طور پراس شخص کے دل میں اس دوسر شخص کے بارہ میں غلطر بحش پیدا ہوگی جس کی طرف منسوب کرے وہ بات کی جاتی ہوتی ہے اور وہ بات اسے پہنچائی گئی ہے۔ تو بیر بخش گومیر نے زدیک پیدا نہیں ہونی چا ہے ایسے فتنوں کورو کئے کا بھی پیطریقہ ہے کہ جس کی طرف منسوب کرکے بات پہنچائی گئی ہواس کے پاس جا کر وضاحت کردی جائے کہ آیا تم نے یہ باتیں کی ہیں یانہیں، یہ بات میرے تک اس طرح پہنچی ہے۔ تو وہیں وضاحت ہو جائے گی آیا تم نے یہ باتیں کی ہیں یانہیں، یہ بات میرے تک اس طرح پہنچی ہے۔ تو وہیں وضاحت ہو جائے گی اور پھرا ایسے فتنہ پیدا کرنے والے لوگوں کی اصلاح بھی ہوجائے گی۔ تو بعض جائے گی اور پھرا ایسے فتنہ پیدا کرنے والے لوگوں کی اصلاح بھی ہوجائے گی۔ تو بعض

حضرت ابن عمر بیان کرتے ہیں کہ مکیں نے آنخضرت علی کے درائے ہوئے سا: جس نے اللہ تعالی سے قیامت کے ہوئے سا: جس نے اللہ تعالی کی اطاعت سے اپناہا تھ کھینچا وہ اللہ تعالی سے قیامت کے ون اس حالت میں ملے گا کہ نہ اس کے پاس کوئی ولیل ہوگی اور نہ عذر۔ اور جو شخص اس حال میں مراکداس نے امام وقت کی بیعت نہیں کی تھی تو وہ جاہلیت اور گمراہی کی موت مرا۔ (مسلم کتاب الا مارة باب الا مربلزوم المجماعة عند ظہور الفتن) پی آپ خوش قسمت ہیں کہ آپ نے امام وقت کو مانا اور اس کی بیعت میں شامل ہوئے۔ اب خالصتا للہ آپ نے اس کی ہی اطاعت کرنی ہے، اس کے تمام حکموں کو بجالانا ہے ورنہ پھر خدا تعالی کی اطاعت سے باہر نکلنے والے ہوں گے۔ اللہ تعالی ہراحمدی کواطاعت کے اعلی معیار پرقائم فرمائے اور بیاعلی معیار کس طرح قائم اللہ تعالی معیار حضرت اقدس می موعود علیہ الصلو ۃ والسلام کی تعلیم پڑمل کرے ہی حاصل کئے جائیں۔ یہ معیار حضرت اقدس می موعود علیہ الصلو ۃ والسلام کی تعلیم پڑمل کرے ہی حاصل کئے جائیں۔

## جماعت میں کون داخل ہوتا ہے

آپ فرماتے ہیں: '' ہماری جماعت میں وہی داخل ہوتا ہے جو ہماری تعلیم کو اپنادستورالعمل قرار دیتا ہے اورا پنی ہمت اور کوشش کے موافق اس پڑمل کرتا ہے۔ لیکن جو محض نام لکھا کرتعلیم کے موافق عمل نہیں کرتا تو یا در کھے کہ خدا تعالیٰ نے اس جماعت کو ایک خاص جماعت بنانے کا ارادہ کیا ہے اور کوئی آ دمی جو دراصل جماعت میں نہیں ہے محض نام ککھوانے سے جماعت میں نہیں رہ سکتا۔ اس پرکوئی نہ کوئی وقت ایسا آ جائے گا کہ دہ الگ ہو جائے گا۔ اس لئے جہاں تک ہوسکے اپنے اعمال کو اس تعلیم کے ماتحت

186)

لینے سے بھی انکاری ہو چکے ہو۔اصل میں بات یہی ہے کہان کی ونیا کی ایک آ کھ ہی ہے۔اوراس ہےآ گے بیلوگ بڑھ بھی نہیں سکتے۔ان کا بیکام ہے،ان کو کرنے ویں، یا کتانی احدیوں کو زیادہ پریشان نہیں ہونا حاہئے ۔ان کے گندادر لغویات س کرصبر وکھاتے ہوئے ، حوصلہ دکھاتے ہوئے ، منہ پھیرکر گزر جایا کریں۔ ان کے گند کے مقاملے میں ہم تشلیم کرتے ہیں کہ واقعی ہم اپنی بار مانتے ہیں۔ہم ان کے گند کا مقابلہ کرئی نہیں سکتے لیکن ایک بات واضح کردوں کہ جب بندہ نہیں بولتا تو خدا بولتا ہے اور جب خدا بولتا ہے تو مخالفین کے نکڑے ہوا میں بکھرتے ہوئے ہم نے دیکھے ہیں اور آئندہ بھی دیکھیں گے انشاء اللہ ۔ پس احمدی مسے موعود سے سیاتعلق قائم رکھیں اور دعاؤل برزوردین ، ہروفت دعاؤل میں گےرہیں۔ان احادیث سے یہ بات بھی ثابت ہوگئی کہ آنے والامسے امام بھی ہوگا ، حَلَم بھی ہوگا ، عدل وانصاف کاشنرادہ ہوگا تو اس سے تعلق ضرور جوڑ نااوراس حکم اورامام کی حیثیت سے اطاعت بھی تم پرضروری ہے اس کئے تبہاری بہتری کے لئے بتبہاری تربیت کے لئے یہ یا تیں جو بتائی ہیں ان پڑمل کرو تا کہ آنخضرت علیہ کے پیاروں میں بھی شامل ہوجاؤ اور خداتعالی کے قرب یانے والوں میں بھی شامل ہوجاؤ۔

اطاعت ہرحال میں ضروری ہے

اطاعت کے موضوع پر میں چنداحادیث پیش کرتا ہوں جن سے اطاعت کی اہمیت کا پیۃ چلتا ہے۔

حضرت ابوہررہ مین کرتے ہیں کہ آنخضرت علیہ نے فرمایا: تنگدی

(184)

اورخوشحالی،خوشی اور ناخوشی، حق تلفی اور ترجیحی سلوک ،غرض ہرحالت میں تیرے لئے حاکم وقت کے تھم کوسننا اورا طاعت کرنا واجب ہے۔

(مسلم كتاب الامارة)

حضرت ابن عباسٌ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا: جو شخص این سردار اورامیر میں کوئی ایسی بات دیکھے جواسے پہند نہ ہوتو صبر سے کام لے کیونکہ جو شخص جماعت سے ایک بالشت بھی دور ہوتا ہے وہ جا ہلیت کی موت مرے گا۔

(بخاری کتاب الفتن باب قول النبی سترون بعدی امورًا)

پر حضرت عبر فیجه بیان کرتے ہیں کو میں نے آنخضرت علیہ کو یہ

فرماتے ہوئے سنا کہ جبتم ایک ہاتھ پر جمع ہوا در تمہارا ایک امیر ہوا در پھر کوئی شخص

آئے اور تمہاری وحدت کی اس لاٹھی کو توڑنا چاہے تا تمہاری جماعت میں تفریق پیدا

کرے تواسے تل کردو۔ یعنی اس سے قطع تعلق کرواوراس کی بات نہ مانو۔ (اس کے احکامات کو بالکل سی ان سی کردو)۔

(مسلم باب حکم من فرق امر المسلمین هو مجتمع)
حضرت عبادہ من صامت سے مروی ہے کہ ہم نے رسول اللہ علیہ کی بیعت اس نکتہ پر کی کہ منیں گے اوراطاعت کریں گے خواہ ہمیں پندہویا ناپند۔ اور یہ کہ ہم جہال کہیں بھی ہوں کسی امر کے حقد ارسے جھگڑ انہیں کریں گے جق پر قائم رہیں گے یاحق بات ہی کہیں گے اور اللہ تعالیٰ کے معاملہ میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت سے نہیں ڈریں گے۔

(مسلم كتاب الامارة باب وجود طاعة الامراء)

(185)

اس حدیث برغور کرنے کی بجائے اور جنہوں نےغور کیا ہے اور اس کی تہ تک یہنچے ہیں ان کی بات سمجھنے کے بجائے آج کل کےعلاءاس کے ظاہری معنوں کے پیچھے پڑ گئے ہیں اور سادہ لوح مسلمانوں کو اس طرح غلط راستے پر ڈال دیا ہواہے اور وہ طوفان برتمیزی پیدا کیا ہواہے کہ خدا کی پناہ ہم تو اللہ تعالی کی پناہ ہی ڈھونڈتے ہیں، وہ ان سے نمٹ بھی رہاہے اور انشاء اللہ آئندہ بھی نمٹے گا۔اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ سیح موعود منصف مزاج حاکم ہوگا جس نے انصاف کےعلاوہ کوئی بات ہی نہیں كرنى اوراييا امام ہے جس نے عدل كو دنيا ميں قائم كرناہے اس لئے اس سے تعلق جوڑ نا،اس کے حکموں پر چلنا،اس کی تعلیم بڑمل کرنا کیونکہاس نے انصاف اورعدل ہی ک تعلیم دینی ہےاوروہ سوائے قرآنی تعلیم کے اور کوئی ہے ہی نہیں۔ آج کل کے بیلوگ اس طرح صلیب کوتو ڑنے کے پیچھے چل پڑے ہیں کہ ہتھوڑے لے کرمسے آئے گااور صلیب توڑے گا۔ بیسب فضول باتیں ہیں ۔صاف ظاہر ہے کہ وہ آنے والاسیح اینے آ قااورمطاع کی پیروی میں دلائل سے قائل کرے گااور دلائل سے ہی صلیبی عقیدے کا قلع قمع کرے گا،اس کی قلعی کھولے گا۔ وجال کوتل کرنے سے یبی مراد ہے کہ وجالی فتنوں سے امت کو بچائے گا۔ پھر چونکہ مذہبی جنگوں کا رواج ہی نہیں رہے گا اس کئے ظاہرہے کہ جزید کا بھی رواج اٹھ جائے گا۔اور پھراس حدیث میں سلام پہنچانے کا بھی تحكم ہے۔ اورمسلمان سلام پہنچانے كى بجائے آنے والے سيح كى مخالفت ير تلے ہوئے ہں۔اللہ ہی انہیں عقل دے۔

پھرایک اور حدیث ہے جس سے حضرت مسیح موعودعلیہ السلام کے مقام کا پہت

چلنا ہے کہ کیوں ہمیں آپ سے اطاعت کا تعلق رکھنا ضروری ہے۔حضرت ابو ہرریہ ا روایت کرتے ہیں کہ آنخضرت علیہ فیٹ نے فرمایا: جب تک عیسیٰ بن مریم جومنصف مزاج حاکم اور امام عادل ہوں گے معبوث ہوکر نہیں آتے قیامت نہیں آئے گی۔ (جب وہ معبوث ہوں گے تو) وہ صلیب کو تو ڑیں گے، خزیر کو تل کریں گے، جزید کے دستور کو ختم کریں گے اور ایسا مال تقسیم کریں گے جے لوگ قبول کرنے کے لئے تیار نہیں

(سنن ابن ماجه كتاب الفتن باب فتنه الدجال و خروج عيسى بن مريم و خروج ياجوج و ماجوج)

تواس حدیث میں بھی چونکہ سیجھنے کی ضرورت تھی، موٹی عقل کے لوگوں کو سیجھ خیس آئی اوروہ ظاہری معنوں کے پیچھے چل پڑے۔ بیس مضحکہ خیز قسم کی تشریح کرتے ہیں۔ صاف ظاہر ہے کہ خزیر کوئی کرنے سے مراد خزیر صفت لوگوں کا قلع قمع کرنا ہے۔ سوروں کی برائیاں ، باتی جانوروں کی نسبت تو اب ثابت شدہ ہیں۔ تو وہی برائیاں جب انسانوں میں پیدا ہوجا کیس تو ظاہر ہے کہ ان کی صفائی انتہائی ضروری ہے۔ پھر یہ ہے کہ وہ مال دیں گے ، مال تقسیم کریں گے۔ اس کو بھی پیلوگ نہیں سیجھتے۔ ابھی چنددن پہلے پاکستان میں علماء نے جلسہ کیااور حضرت اقدس سیج موعود علیہ السلام کے خلاف، جماعت کے خلاف انتہائی غلیظ زبان استعال کرتے ہوئے ایک یہ بھی سوال اٹھایا کہ جماعت کے خلاف انتہائی غلیظ زبان استعال کرتے ہوئے ایک یہ بھی سوال اٹھایا کہ میج نے آکرتو مال تقسیم کرنا تھا نہ کہ لوگوں سے مانگنا تھا۔ دیکھواحمہ کی (وہ تو قادیانی کہتے میں) چندہ وصول کرتے ہیں۔ اب ان عقل کی جندہ وصول کرتے ہیں۔ اب ان عقل کی نظری کو کا ندھوں کوکوئی نظمند آ دمی سیجھانہیں سکتا کہ سیج جورو حانی خزائن بانٹ رہا ہے تم اس کو

(182)

(183

س نعتیں آنخضرت عظیمہ کی پیروی سے بطور وراثت ملتی ہیں ۔جیسا کہاللہ تعالیٰ خود فرماتا ب ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوْنِيْ يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ ﴾ () يعني ان كو کہدوے کداگرتم خدا سے محبت کرتے ہوتو آؤمیری پیروی کروتا خدابھیتم سے محبت کرے۔ بلکہ یکطرفہ محبت کا دعویٰ بالکل ایک حصوٹ اور لاف وگزاف ہے۔جب انسان سيحطور برخداتعالى سے محبت كرتا ہے تو خدا بھى اس سے محبت كرتا ہے تب زمين یراس کے لئے ایک قبولیت پھیلائی جاتی ہے اور ہزاروں انسانوں کے دلوں میں ایک تچى محبت اس كى ڈال دى جاتى ہے اورا يك قوت جذب اس كوعنايت ہوتى ہے اورا يك أوراس كودياجاتا ب جوميشداس كساته موتاب جب ايك انسان سيح ول س خداسے محبت کرتاہے اور تمام دنیا پر اس کو اختیار کر لیتاہے اور غیراللہ کی عظمت اور وجاہت اس کے دل میں باقی نہیں رہتی بلکہ سب کوایک مرے ہوئے کیڑے سے بھی بدر سمجھتا ہے تب خدا جواس کے دل کودیکھتا ہے ایک بھاری تحلّی کے ساتھ اُس پر نازل ہوتا ہے اور جس طرح ایک صاف آئینہ میں جوآ فاب کے مقابل پر رکھا گیا ہے آفاب کانکس ایسے پورے طور پر بڑتا ہے کہ مجاز اور استعارہ کے رنگ میں کہہ سکتے ہیں کہ وہی آ فآب جوآ سان پر ہے اس آئینہ میں بھی موجود ہے ایسا ہی خداا یے دل پراتر تاہے اور اس دل کواپناعرش بنالیتا ہے۔ یہی وہ امرہےجس کے لئے انسان کو پیدا کیا گیا ہے۔'' (حقيقةالوحي، روحاني خزائن جلد نمبر٢٢ صفحه ٢٥،٦۴٠) پس اس محبت وعشق کی وجہ سے جو حضرت اقدس مسیح موعود علیہ السلام کو آتخضرت علی سے تھا اللہ تعالی نے آپ کے پاک دل کو بھی اپنا عرش بنایا۔ (۱) آل عمران آیت ۲۲.

(حفظ مراتب کے لحاظ سے اللہ تعالیٰ آئندہ بھی دلوں پر اتر تا رہے گا۔لیکن اب آنخضرت علی کی محبت کا دعویٰ ، آپ کی کامل اطاعت کا دعویٰ تبھی تیج ثابت ہوگا جب آپ کے روحانی فرزند کے ساتھ محبت اور اطاعت کا رشتہ قائم ہوگا۔ای لئے تو آپ فرمارہے ہیں کہ سب رشتوں سے بڑھ کرمیرے سے محبت واطاعت کا رشتہ قائم كروتوتم اب اى ذريعه سے آنخضرت عليہ كى اتباع كرو گے اور پھر اللہ تعالی كى محبت حاصل کرو گے۔آپ یہ بات یونہی نہیں فر مارہے بلکہ رسول خدا ﷺ خودہمیں یہ بات فرما یکے ہیں جیسے کے فرمایا کہ اگر مسیح اور مہدی کا زمانہ دیکھوتو اگر گھٹنوں کے بل تہمیں جانا پڑے تو جا کرمیرا سلام کہنا۔ اتنی تا کید ہے ، اتنی تکلیف میں ڈال کریہ پیغام پہنچانے میں کیا بھیدہے، کیا رازہے۔ یہی کہ وہ میراپیاراہے اور مکیں اس کا پیارا ہول ۔اورب قاعدہ کی بات ہے کہ پیاروں تک پہنچ پیاروں کے ذریعہ ہی ہوتی ہے۔اس لئے اگرتم میری اتباع کرنے والے بننا جاہتے ہوتومسے موعود کی اتباع کرو، اس کوامام تسلیم کرو، اس کی جماعت میں شامل ہو۔ای لئے حدیث میں آتا ہے۔روایت ہے کہ ' خبردار رہو کے میسیٰ بن مریم (مسیح موعود) اور میرے درمیان کوئی نبی یارسول نہیں ہوگا۔خوب س لو کہ وہ میرے بعدامت میں میرا خلیفہ ہوگا۔ وہ ضرور د جال گفتل کرے گا۔صلیب کو یاش باش کرے گا بعنی سلببی عقیدے کو باش باش کردے گا اور جزبیختم کردے گا''۔ (اس زمانه میں جوآپ ہی کا زمانہ ہے اس کا رواج اٹھ جائے گا کیونکہ اس وقت نمرہی جنگین نہیں ہوں گی ۔ جزیہ کارواج اُٹھ جائے گا۔ )'' یا در کھو جھے بھی ان سے ملا قات کا شرف حاصل ہووہ انہیں میراسلام ضرور پہنچائے''۔

(181)

(طبراني الاوسط و الصغير)

کہ جب ایک جنگ کے دوران حضرت عمرؓ نے جنگ کی کمان حضرت خالدؓ بن ولید ہے لے کر حضرت ابوعبیدہؓ کے سپر دکر دی تھی ۔ تو حضرت ابوعبیدہ نے اس خیال سے کہ خالدؓ بن ولید بہت عمر گی سے کام کررہے ہیں ان سے جارج نہلیا۔ تو جب حضرت خالد میں وليدكوبيلم مواكه حضرت عمرً كي طرف سے بيتكم آيا ہے تو آپ حضرت الوعبيدة كے ياس گئے اور کہا کہ چونکہ خلیفہ وقت کا حکم ہے اس لئے آپ فوری طور پراس کی تعمیل کریں۔ مجھے ذرابھی پروانہیں ہوگی کہ میں آپ کے ماتحت رہ کر کام کروں۔اور میں ای طرح آپ کے ماتحت کام کرتار ہوں گا جیسے میں بطور ایک کمانڈر کام کرر ہا ہوتا تھا۔ تو یہ ہے اطاعت کا معیار ۔کوئی سر پھرا کہہ سکتا ہے کہ حضرت عمر " کا فیصلہ اس وقت غیرمعروف تھا، یہ بھی غلط خیال ہے ۔ہمیں حالات کانہیں پیتائس وجہ سے حضرت عمر نے یہ فیصلہ فر مایا به آپ ہی بہتر جانتے تھے۔ بہر حال اس فیصلہ میں ایس کوئی بات ظاہراً بالکل نہیں تھی جوشر بعت کےخلاف ہو۔ چنانچہ آپ دیکھ لیں کہ حضرت عمرؓ کے اس فیصلہ کی لاج بھی اللہ تعالیٰ نے رکھی اور یہ جنگ جیتی گئی اور باوجوداس کے جیتی گئی کہاس جنگ میں بعض دفعها یسے حالات آئے کہ ایک ایک مسلمان کے مقابلہ میں سو، سود ثمن کے فوجیوں کی تعداد ہوتی تھی۔

حضرت اقدس می موعود علیه السلام کوبھی اپنے آقا کی غلامی میں ، الی غلامی جس کی نظیر نہیں ملتی ، مگم اور عکد آل کا درجہ ملا ہے اس لئے اب اس زمانہ میں حضرت اقدس میں حضرت اقدس محم مصطفیٰ اقدس میں حضرت اقدس محم مصطفیٰ علیہ اللہ میں اطاعت اور محبت کا دعویٰ سچا ہوسکتا ہے اور آنخضرت علیہ کی التاع ہے ہی

الله تعالى كى محبت كا دعوىٰ يَحَ موسكتا ب جيسا كه الله وَ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوْ بَكُمْ . وَ الله عَفُورٌ تُحبُونَ الله فَاتَبِعُونِي يَحْدِبْكُمُ الله وَ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوْ بَكُمْ . وَ الله عَفُورٌ تُحبُونِي يُحْدِبْكُمُ الله وَ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوْ بَكُمْ . وَ الله عَفُورٌ تُحبُونِي يُحبُونِي يُحبُونِي كَمُ الله عَلَى ا

حضرت مسیح موعودعلیہ السلام نے جو کچھ پایا میاللہ کی پیروی کیوجہ سے ہے

حضرت اقدس مسيح موعود عليه الصلوة والسلام فرمات مين:

''مئیں نے محض خدا کے فضل سے ندا ہے کسی ہنر سے اس نعمت سے کامل حصہ پایا ہے جو مجھ سے پہلے نبیوں اور رسولوں اور خدا کے برگزیدوں کو دی گئی تھی اور میر سے لئے اس نعمت کا پاناممکن نہ تھا اگر مئیں اپنے سید ومولی ، فخر الا نبیاء اور خیرالور کی حضر سے محمصطفیٰ علیا ہے کہ کی راہوں کی بیروی نہ کرتا سومئیں نے جو پچھ پایا اس بیروی سے پایا اور مئیں اپنے سے اور کامل علم سے جانتا ہوں کہ کوئی انسان بجز پیروی اس نبی علیا ہے خدا تک نہیں پہنے سکتا اور نہ معرفت کا ملہ کا حصہ پاسکتا ہے۔ اور مئیں اس جگہ سیجی بتلاتا ہوں کہ دہ کیا چیز ہے جو تجی اور کامل بیروی آنحضرت علیا ہے کے خدا تک نہیں پیدا ہوتی ہے۔ سویا در ہے کہ وہ قلب سلیم ہے بعنی دل سے ونیا کی محبت نکل جاتی ہے اور دل ایک ابدی اور لازوال لذت کا طالب ہوجا تا ہے پھر بعد محبت نکل جاتی ہے اور دل ایک ابدی اور لازوال لذت کا طالب ہوجا تا ہے پھر بعد اس کے ایک مصل ہوتی ہے اور سے در سے اس کے ایک مصل ہوتی ہے اور سے دار سے در سے اس کے ایک مصل ہوتی ہے اور سے دور سے دور سے دور سے دور سے دور دور سے دور دور سے دور سے دور دور سے دور دور سے دو

(178)

فیصلوں کے نیچے ہی ہو۔

آج کُل بھی اعتراض ہوتے ہیں کہ ایک کارکن اچھا بھلا کام کرر ہاتھا اس کو ہٹا کر دوسرے کے سرد کام کر دیا گیا ہے۔ خلیفہ کوفت یا نظام جماعت نے غلط فیصلہ کیا ہے اور گویا یہ غیر معروف فیصلہ ہے۔ وہ اور تو بھی تعریب کرسکتے اس لئے بچھتے ہیں کہ کیونکہ یہ غیر معروف کے زمرے میں آتا ہے (خود ہی تعریف بنا لی انہوں نے) اس لئے ہمیں ہولئے کا بھی حق ہے، جگہ جگہ بیٹھ کر باتیں کرنے کا بھی حق ہے۔ پہلی بات تو ہہ ہمیں ہولئے کا بھی حق ہے۔ پہلی بات تو ہہ کہ جگہ جگہ جگہ بیٹھ کر باتیں کرنے کا بھی حق ہیں۔ اس بارہ میں پہلے بھی مئیں کہ جگہ جگہ بیٹھ کرکسی کو نظام کے خلاف ہولئے کا کوئی حق نہیں۔ اس بارہ میں پہلے بھی مئیں تفصیل سے روشنی ڈال چکا ہوں۔ تمہارا کام صرف اطاعت کرنا ہے اور اطاعت کا معیار کیا ہے۔ قرآن کریم میں اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَاَقْسَمُوا بِاللّٰهِ جَهْدَ آيْسَمَانِهِمْ لَيَنْ اَمَوْتَهُمْ لَيَخُوجُنَّ فَلْ لَا تَعْمَلُونَ ﴾ (سورة النورآيت ٥٣) تُقْسِمُوا وطاعة مَّعُرُوفَة إِنَّ اللَّهَ حَبِيْرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (سورة النورآيت ٥٣) اورانهول نے اللّٰد کی پخته تسمیل کھا کیں کہ اگر تو انہیں تھم دے تو وہ ضرور نکل کھڑے ہوں گے ۔ تو کہدے که تسمیل نہ کھاؤ۔ وستور کے مطابق اطاعت (کرو) يقيناً الله ، جو تم کرتے ہو، اس سے ہميشہ باخبر رہتا ہے۔

اس آیت سے پہلی آیات میں بھی اطاعت کامضمون ہی چل رہا ہے۔اور مومن ہمیشہ یہی کہتے ہیں کہ ہم نے سنا اور مانا۔اوراس تقویٰ کی وجہ سے وہ اللہ تعالیٰ کے مقرب تھہرتے ہیں اور بامراد ہوجاتے ہیں ۔ تواس آیت میں بھی یہ بتایا ہے کہ مومنوں کی طرح سنواوراطاعت کروکانمونہ دکھاؤ ہشمیں نہ کھاؤ کہ ہم یہ کردیں گے وہ

کردیں گے۔حضرت مصلح موعودؓ نے اس کی تفسیر میں لکھا ہے کہ دعویٰ تو منافق بھی بہت کرتے ہیں۔اصل چیزتو بیہ ہے کے عملاً اطاعت کی جائے ۔تو یہاں اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کیلئے فرمار ہاہے کہ جومعروف طریقہ ہے اطاعت کا ، جودستور کے مطابق اطاعت ہے وه اطاعت كرو\_نبي نے تمهیں كوئي خلاف شريعت اور خلاف عقل حكم تونبيں وينا\_مثلاً حضرت اقدس مسيح موعود عليه السلام فرماتے ہيں كه مجھے مان ليا ہے تو بنج وقتہ نماز كے عادی بنو۔ جھوٹ چھوڑ دو۔ کبرچھوڑ دو۔ لوگوں کے حق مارنے چھوڑ دو۔ آپس میں پیار محبت سے رہو۔ توبیسب طاعت درمعروف کے حکم میں ہی آتا ہے۔ توبیکا متو کرونداور کہتے پھروکہ ہمقتم کھاتے ہیں کہآپ جوہمیں تھم دیں گے کریں گے۔ای طرح خلفاء کی طرف بھی سے مختلف وقتوں میں روحانی ترتی کے لئے مختلف تحریکات ہیں۔جیسے مساجد کوآباد کرنے کے بارے میں ، اولاد کی تربیت کے بارے میں ، این اندر وسعت حوصلہ پیدا کرنے کے بارے میں، وعوت الی اللہ کے بارے میں یا متفرق مالی تحریکات ہیں۔تو یہی باتیں ہیں جن کی اطاعت کرنا ضروری ہے یا دوسر لے نظوں میں طاعت درمعروف کے زمرے میں آتی ہیں۔تو نبی نے پاکسی خلیفہ نے تمہارے سے خلاف احکام البی اورخلاف عقل تو کامنہیں کروانے۔ بیتونہیں کہنا کہتم آگ میں کود جاؤیا سمندر میں چھلانگ لگا دو۔انہوں نے توخمہیں ہمیشہ شریعت کےمطابق ہی جلانا

ا طاعت کی اعلیٰ مثال اطاعت کی اعلیٰ مثال ہمیں قرونِ اولیٰ کےمسلمانوں میں اس طرح ملتی ہے

(176) .

ہیں۔ کیکن پچھافراد آگ میں کودنے کے لئے تیار ہو گئے۔ آنخضرت علیہ کو جب اس بات کاعلم ہوا تو آپ نے فرمایا کہ اگریہ لوگ اس میں کود جاتے تو ہمیشہ آگ میں ہی رہتے۔ نیز فرمایا: اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کے رنگ میں کوئی اطاعت واجب نہیں۔ اطاعت صرف معروف امور میں ضروری ہے۔

(سنن ابو داؤد . كتاب الجياد)

اس حدیث کی مزیدوضاحت حضرت ابوسعید خدریؓ کی روایت سے ملتی ہے۔ حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه روایت کرتے ہیں که رسول الله علیہ نے علقمه بن مُجزّز کوایک غزوه کے لئے روانہ کیاجب وہ اپنے غزوه کی مقررہ جگه کے قریب پہنچے یا ابھی وہ رستہ ہی میں تھے کہ ان سے فوج کے ایک دستہ نے اجازت طلب کی ۔ چنانچدانہوں نے ان کواجازت دے دی اوران برعبداللہ بن حذافہ بن قیس السهممي كواميرمقرركرديا بين بهي اس كے ساتھ غزوہ پرجانے والوں ميں سے تھا۔ پس جب کہ ابھی وہ رستہ میں ہی تھے تو ان لوگوں نے آگ سینکنے یا کھانا یکانے کے لئے آگ جلائی تو عبداللہ نے (جن کی طبیعت مزاحیتی) کہا کیاتم پرمیری بات س کر اس کی اطاعت فرض نہیں؟ انہوں نے کہا کیوں نہیں؟ اس برعبداللہ بن حذافہ نے کہا: کیا میں تم کو جو بھی حکم دول گاتم اس کو بجالا ؤ گے؟ انہوں نے کہا۔ ہاں ہم بجالا ئیں گے۔اس برعبداللہ بن حذافہ نے کہا میں تہہیں تا کیدا کہتا ہوں کہتم اس آگ میں کود یڑو۔اس پر کچھ لوگ کھڑے ہوکر آگ میں کودنے کی تیاری کرنے لگے۔پھر جب عبدالله بن حذافہ نے ویکھا کہ بیتو سے مج آگ میں کودنے لگے ہیں تو عبدالله بن حذافة نے کہاایے آپ کو (آگ میں ڈالنے سے ) روکو۔

پھر جب ہم اس غزوہ سے واپس آ گئے تو صحابہ ٹے اس واقعہ کا ذکر نبی علیہ اس کر دیا۔ اس پر رسول اللہ علیہ نے فرمایا '' امراء میں سے جو شخص تم کواللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرنے کا تھم دے اس کی اطاعت نہ کرؤ'۔

(سنن ابن ماجه كتاب الجهاد باب لاطاعة في معصية الله) توایک تواس حدیث ہے بیواضح ہوگیا کہ نہ ماننے کا فیصلہ بھی فر دوا حد کانہیں تھا۔ پچھلوگ آگ میں کودنے کو تیار تھے کہ ہر حالت میں امیر کی اطاعت کا تھم ہے، انہوں نے سنا ہوا تھااور پیسمجھے کہ یہی اسلامی تعلیم ہے کہ ہرصورت میں ، ہرحالت میں ، ہرشکل میں امیر کی اطاعت کرنی ہے لیکن بعض صحابہ جواحکام الٰہی کا زیادہ فہم رکھتے تھے، آنخضرت علیہ کی صحبت سے زیادہ فیضیاب تھے، انہوں نے انکار کیا۔ نتیجۂ مشورہ کے بعد کسی نے اس بڑمل نہ کیا کیونکہ بینودشی ہے اورخودشی واضح طور پر اسلام میں حرام ہے۔ دوسرے عبداللہ بن حذیفہ جوان کے لیڈر تھے جب انہوں نے بعض لوگوں کی شجیدگی دیکھی تو ان کوبھی فکریپدا ہوئی اورانہوں نے بھی روکا کہ بہتو نداق تھا۔اس واقعہ کے بعد آنخضرت علیہ فی وضاحت فرما کرمعروف کا اصول واضح فرمادیا کہ کیا معروف ہےاور کیاغیرمعروف ہے۔ واضح ہوکہ نبی یاخلیفہ وقت مجھی نداق میں بھی ہیہ بات نہیں کرسکتا۔ای لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ اگر کسی واضح تھم کی خلاف ورزی تم امير كى طرف سے ديکھوتو پھرالله اوررسول كى طرف رجوع كرو۔اوراب اس زمانه ميں حضرت مسيح موعود عليه السلام كے بعد خلافت راشدہ كا قيام ہو چكا ہے تو خليفه وقت تك پہنچو۔اس کا فیصلہ ہمیشہ معروف فیصلہ ہی ہوگا ،اللہ اور رسول کے احکام کے مطابق ہی ہوگا۔تو جیسا کہ میں نے پہلے عرض کیا تھا کہ تمہیں خوشخری ہو کدابتم ہمیشہ معروف

Majlis Ansārullāh, USA

سید هی نہیں ہوسکتی تھیں۔ پس جولوگ اس پر ایمان لائیں گے اور اپنی شمولیت کے ساتھ اس کوقوت دیں گے اور اس کی مدوکریں گے اور اس نور کی بیروی کریں گے جواس کے ساتھ اتارا گیاوہ دنیا اور آخرت کی مشکلات سے نجات یا کیں گے''۔

(براہین احمدیہ حصہ پنجم دوحانی خزانن جلد2صفحہ 420 کے لیں جب نجی اللہ تعالی کے احکامات سے پر نہیں ہٹا تو خلیفہ بھی جو نبی کے بعداس کے مثن کو چلانے کے لئے اللہ تعالی کی طرف سے مومنین کی ایک جماعت کے ذریعہ مقرر کردہ ہوتا ہے۔ وہ بھی ای تعلیم کو ، انہیں احکامات کو آگے چلاتا ہے جواللہ تعالی ذریعہ مقرر کردہ ہوتا ہے ۔ وہ بھی ای تعلیم کو ، انہیں احکامات کو آگے چلاتا ہے جواللہ تعالی نے نبی علیم کے ذریعہ ہم تک پہنچائے اور اس زمانے میں آنحضرت علیمی کی پیشگو کیوں کے مطابق ہی حضرت میں معابق ہی حضرت میں ہوگئو کیوں کے بیشگو کیوں کے مطابق ہی حضرت میں قائم ہو چکا ہے اور انشاء اللہ مطابق حضرت میں قائم ہو چکا ہے اور انشاء اللہ قیامت کی مطابق ہی فیصلے ہوتے رہے ہیں معابق ہی وقت خلیفہ وقت کرے ہیں فیصلے ہوتے رہے ہیں اور انشاء اللہ ہوتے رہیں گاور یہی معروف فیصلے ہیں۔ اگر کسی وقت خلیفہ وقت کی غلطی یا غلطی یا غلطی یا غلطی یا غلطی می وجہ سے کوئی ایسا فیصلہ کردیتا ہے جس سے نقصان پہنچنے کا احمال ہو تو اللہ تعالی خود ایسے سامان پیدا فرمادے گاکہ اس کے بدنتائے نہیں نگلیں گے۔ اس بارہ میں حضرت مصلح موجود فرماتے ہیں:

'' یہ تو ہوسکتا ہے کہ ذاتی معاملات میں خلیفہ ُ وقت سے کوئی غلطی ہوجائے۔ لیکن ان معاملات میں جن پر جماعت کی روحانی اور جسمانی ترقی کا انحصار ہواگر اس سے کوئی غلطی سرز دبھی ہوتو اللہ تعالی اپنی جماعت کی حفاظت فرما تا ہے اور کسی نہ کسی

رنگ میں اسے اس غلطی پر مطلع کر دیتا ہے۔ صوفیاء کی اصطلاح میں اسے عصمت صغر کی کہا جاتا ہے۔ گویا انبیاء کو تو عصمت کبر کی حاصل ہوتی ہے لیکن خلفاء کو عصمت صغر کی حاصل ہوتی ہے لیکن خلفاء کو عصمت صغر کی حاصل ہوتی ہے اور اللہ تعالی ان سے کوئی ایسی اہم غلطی نہیں ہونے دیتا جو جماعت کے لئے تباہی کا موجب ہو۔ ان کے فیصلوں میں جزئی اور معمولی غلطیاں ہو عمق ہیں گر انجام کا رنتیجہ یہی ہوگا کہ اسلام کوغلبہ حاصل ہوگا اور اس کے خالفوں کو شکست ہوگا ۔ گویا بوجہ اس کے کہان کو عصمت صغر کی حاصل ہوگا خدا تعالیٰ کی پالیسی بھی وہی ہوگی جو ان کی ہوگی۔ بیاتھ کی ہوگی۔ بیشی کے حداث کو عصمت صغر کی حاصل ہوگا خدا تعالیٰ کی پالیسی بھی وہی ہوگی جو ان کی ہوگا۔ انہی کے چلیں گے۔ وہا خ انہی کا کا م کرے گا ، گر ان سب کے چیجے خدا تعالیٰ کا اپناہا تھے ہوگا۔ ان سے جزئیات میں معمولی غلطیاں ہو سکتی ہیں۔ بعض دفعہ ان کے مشیر بھی ان کو مطام شورہ دے سکتے ہیں گین ان ورمیانی روکوں سے گزر کر کا میابی انہی کو حاصل ہوگا۔ اور جب تمام کڑیاں مل کر زنجیر سنے گی تو وہ سمجے ہوگی اور ایسی مضبوط ہوگی کہ کوئی طاقت اور جب تمام کڑیاں میں کہ کوئی طاقت

(تفسير كبير جلد 6صفحه 377.376)

تواس سے واضح ہوگیا کہ غیر معروف وہ ہے جوواضح طور پر اللہ تعالی کے احکامات اور شریعت کے احکامات کی خلاف ورزی ہے جیسا کہ اس حدیث سے ظاہر ہے۔ حضرت علی بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت علیہ نے ایک شکر روانہ فر مایا اور اس پر ایک شخص کو حاکم مقرر کیا تا کہ لوگ اس کی بات سنیں اور اس کی اطاعت کریں۔ اس شخص نے آگ جلوائی اور اس نے ساتھیوں کو تھم دیا کہ آگ میں کو دجا کیں بعض لوگوں نے اس کی بات نہ مانی اور کہا کہ ہم تو آگ سے بچنے کے لئے مسلمان ہوئے اس کی بات نہ مانی اور کہا کہ ہم تو آگ سے بچنے کے لئے مسلمان ہوئے

(173)

کریں گی۔ چوری نہیں کریں گی۔ زنانہیں کریں گی ۔اولا و کوقتل نہیں کریں گی۔(اولا و کی تربیت کا خیال رکھیں گی ) جھوٹا الزام کسی پرنہیں لگا ئیں گی۔اورمعروف امور میں نافر مانی نہیں کریں گی۔ نویہاں بیسوال اٹھتا ہے کہ کیا نبی جواللہ تعالیٰ کی طرف سے مامور ہوتا ہے کیا وہ بھی ایسے احکامات دے سکتا ہے جوغیر معروف ہوں۔اوراگر نبی دے سکتا ہے تو پھر خلیفہ بھی ایسے احکامات دے سکتا ہے جوغیر معروف ہوں۔اس بارہ میں واضح ہوکہ نبی بھی ایسے احکامات دے ہی نہیں سکتا۔ نبی جو کیے گامعروف ہی کیے گا اس کے علاوہ کچھ نہیں کے گا۔اس لئے قرآن شریف میں کئی مقامات پر پیچکم ہے کہ تم نے اللہ اور رسول کے حکموں کی اطاعت کرنی ہے، انہیں بچالا ناہے کہیں نہیں بیلکھا ہوا کہ جومعروف حکم ہواس کی اطاعت کرنی ہے۔تو پھریپسوال پیدا ہوتا ہے کہ دومختلف تھم کیوں ہیں لیکن دراصل یہ دومختلف تھم نہیں ہیں بعضوں کے سیحضے میں غلطی ہے۔ تو جیسا کہ میں نے پہلے کہا کہ نبی کا جو بھی تھم ہوگا معروف ہی ہوگا اور نبی بھی اللہ تعالی کے احکامات کے خلاف ،شریعت کے احکامات کے خلاف کر ہی نہیں سکتا وہ تو اس کام پر مامور کیا گیا ہے ۔توجس کام کے لئے مامور کیا گیا ہے اس کے خلاف کیے چل سکتا ہے۔ بیتو تمہارے لئے خوشخری ہے کہتم نبی کو مان کر ، مامور کو مان کر اس کی جماعت میں شامل ہوکر محفوظ ہو گئے ہوکہ تمہارے لئے اب کوئی غیر معروف حکم ہے ہی نہیں، جو بھی حکم ہے اللہ تعالی کی نظر میں پہندیدہ ہے۔

معروف اورغیرمعروف کی تعریف بعض دفعہ بعض لوگ معروف فیصلہ یا معروف احکامات کی اطاعت کے چکر

(170

میں پڑ کرخود بھی نظام ہے ہٹ گئے ہوتے ہیں اور دوسروں کو بھی خراب کررہے ہوتے ہیں اور ماحول میں بعض قباحتیں بھی پیدا کررہے ہوتے ہیں۔ان پر واضح ہو کہ خود بخو د معروف اور غیر معروف فیصلوں کی تعریف میں نہ پڑیں۔حضرت خلیفۃ اُسے الاول اُس کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''ایک اور خلطی ہے وہ طاعت در معروف کے سمجھنے میں ہے کہ جن کا موں کو ہم معروف نہیں سمجھتے اس میں طاعت نہ کریں گے۔ بیلفظ نبی کریم علی ہے گئے بھی آیا ہے ﴿وَ لَا یَعْصِیْنَکَ فِی مَعْرُوْفِ ﴾ (۱) اب کیا ایسے لوگوں نے حضرت محمد رسول اللہ علیہ کے عیوب کی بھی کوئی فہرست بنالی ہے۔ اس طرح حضرت صاحب نے بھی شرا کط بیعت میں طاعت در معروف کھھا ہے۔ اس میں ایک سر ہے۔ میں تم میں سے کسی کو اندر سے کسی کی کو اندر سے کسی کی کو اندر میں نہیں۔ میں نے اس لئے ان باتوں کو کھولا تاتم میں سے کسی کو اندر بی اندر دھوکہ نہ لگ جائے''۔

(خطبات نور صفحه 421.420)

حضرت سے موعودعلیالسلام یا مُوُهُمْ بِالْمَعْوُوفِ كَاتْفيركرت موعدي تحرير فرمات بين: ـ

'' یہ نبی ان باتوں کے لئے تھم دیتا ہے جوخلاف عقل نہیں ہیں۔اوران باتوں سے منع کرتا ہے جن سے عقل بھی منع کرتی ہے اور پاک چیزوں کو حلال کرتا ہے اور ناپاک کو حرام تھیرا تا ہے۔اور قوموں کے سر پرسے وہ بوجھا تارتا ہے جس کے نیچے وہ دبی ہوئی تھیں۔اوران گردنوں کے طوقوں سے وہ رہائی بخشا ہے جن کی وجہ سے گردنیں (۱) المصقحنه آیت ۱۳۔

(171)

کو یا ئیں گے۔قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ فرما تاہے: ﴿ يَاتُّهَا النَّبِيُّ اِذَا جَآءَ كَ الْمُؤْمِناتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى اَنْ لَّايُشْرِكُنَ بِاللُّهِ شَيْمًا وَلَا يَسْدِقْنَ وَلَا يَزْنِيْنَ وَلَا يَقْتُلُنَ اَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِيْنَ بِبُهْتَان يَّفْتَرِيْنَهُ بَيْنَ أَيْدِيْهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِيْنَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ. إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ. ﴾ (الممتحنه آيت١٣)

خدمت کرناہی ہے۔خادم بھی تھی بڑبڑا بھی لیتے ہیں۔اس لئے ہمیشہ ذہن میں رکھوکہ

خاد مانہ حالت ہی ہے لیکن اس سے بڑھ کر ہے کیونکہ اللہ کی خاطراخوت کارشتہ بھی ہے

اورالله کی خاطراطاعت کا اقرار بھی ہے اوراس وجہ سے قربانی کا عبد بھی ہے۔ تو قربانی

کا ثواب بھی اس وقت ملتاہے جب انسان خوشی سے قربانی کررہا ہوتاہے۔تو یہ ایک

اليي شرط ہے جس برآب جتناغور كرتے جائيں حضرت اقدس مسيح موعود عليه الصلاة

والسلام کی محبت میں ڈو بتے چلے جا کیں گے اور نظام جماعت کا یابند ہوتا ہواا ہے آپ

اے نبی! جب مومن عورتیں تیرے پاس آئیں (اور) اس (امر) پرتیری بیعت کریں کہ وہ کسی کواللہ کا شریک نہیں گھہرائیں گی اور نہ ہی چوری کریں گی اور نہ زنا کریں گی اور نیداینی اولا دکوتل کریں گی اور نیدہی ( کسی پر ) کوئی جھوٹا الزام لگا ئیں گی جے وہ اینے ہاتھوں اور یاؤں کے سامنے گھڑ لیں اور نہ ہی معروف (امور) میں تیری نافر مانی کریں گی تو اُو اُن کی بیعت قبول کراور اُن کیلئے اللہ سے بخشش طلب کر۔ یقیناً الله بهت بخشفے والا (اور ) بار باررحم كرنے والا ہے۔

اس آیت میں عورتوں سے اس پرعبد بیعت لینے کی تا کید ہے کہ شرک نہیں

ہور ہابلکہتم اقرار کررہے ہوکہ آنے والے مسیح کو ماننے کا خدااوررسول کا تھم ہے۔اس لئے یہ تعلق اللہ تعالیٰ کی خاطر قائم کرر ہاہوں ۔اللہ تعالیٰ کے دین کی سربلندی اور اسلام کو ا کناف عالم میں پہنچانے کے لئے ، پھیلانے کے لئے رشتہ جوڑ رہے ہیں۔اس لئے بیہ تعلق اس اقرار کے ساتھ کامیاب اور یائیدار ہوسکتاہے جب معروف باتوں میں اطاعت کا عبد بھی کرواور پھراس عبد کومرتے دم تک نبھاؤ۔اور پھریہ خیال بھی رکھو کہ بیہ تعلق بہیں طہر نہ جائے بلکہ اس میں ہرروز پہلے سے بڑھ کرمضبوطی آنی جائے اوراس میں اس قدر مضبوطی ہواوراس کے معیاراتنے اعلیٰ ہوں کہ اس کے مقابل پرتمام ونیاوی رشتے ،تعلق ، دوستیاں ہی ثابت ہوں۔ ایسا بے مثال اور مضبوط تعلق ہو کہ اس کے مقابل برتمام تعلق اور رشتے بے مقصد نظر آئیں ۔ پھر فر مایا کہ یہ خیال دل میں پیدا ہوسکتا ہے کہ رشتہ داریوں میں بھی کچھلواور کچھ دو بھی مانوا در بھی منواؤ کا اصول بھی چل جا تاہے۔تو یہاں بہواضح ہوکہتمہارا پیعلق غلامانہ اور خاد مان تعلق بھی ہے بلکہ اس سے بڑھ کر ہونا چاہئے تم نے بیاطاعت بغیر چون و چرا کئے کرنی ہے۔ بھی تمہیں بیچی نہیں پنچتا كەپدىكىنےلگ جاؤ كەپدىكام ابھى نہيں ہوسكتا، ياابھى نہيں كرسكتا۔ جبتم بيعت ميں شامل ہو گئے ہواور حضرت مسیح موعودعایہ السلام کی جماعت کے نظام میں شامل ہو گئے ہوتو پھرتم نے اپناسب کچھ حضرت مسیح موعود علیہ السلام کو دے دیا اور ابتمہیں صرف ان کے احکامات کی پیروی کرنی ہے،ان کی تعلیم کی پیروی کرنی ہے۔اورآ پ کے بعد چونکہ نظام خلافت قائم ہے اس کئے خلیفہ وقت کے احکامات کی ، مدایات کی پیروی كرناتمهارا كام ب\_ليكن يهال بدخيال ندرب كه خادم اورنوكر كا كام تو مجوري ب،

دسویں شرط بیعت

'' بیدکهاس عاجز سے عقداخوت محض للله باقرار طاعت در معروف بانده کر اس پرتاوفت مرگ قائم رہے گااوراس عقداخوت میں ایسااعلی درجہ کا ہوگا کہاس کی نظیر دنیوی رشتوں اور تعلقوں اور تمام خاد مانہ حالتوں میں پائی نہ جاتی ہو''۔

حضرت مسیح موعود علیہ السلام اور خلیفہ وقت کے ساتھ بھائی چارہ کارشتہ قائم کرنا ضروری ہے اس طرع سے اس بات کا عہد لے اس شرط میں حضرت اقد س سے موعود علیہ السلام ہم سے اس بات کا عہد لے رہے ہیں کہ گو کہ اس نظام میں شامل ہو کرایک بھائی چارے کارشتہ مجھ سے قائم کررہے ہوکیونکہ ایک مسلمان دوسرے مسلمان کا بھائی ہے کین یہاں جومجت اور بھائی چارے کا رشتہ قائم نہیں رشتہ قائم نہیں اور شتہ قائم نہیں ہور ہا ہے میاں سے بڑھ کر ہے کیونکہ یہاں برابری کا تعلق اور رشتہ قائم نہیں

کے ساتھ کُسنِ سلوک ہے۔خدا تعالیٰ کو بھی اس طرح پراس بات کی چڑ ہے کہ کوئی اس کی مخلوق سے سردمہری برتے کیونکہ اس کواپٹی مخلوق بہت پیاری ہے۔ پس جو شخص خدا تعالیٰ کی مخلوق کے ساتھ ہمدردی کرتا ہے وہ گویا اپنے خدا کوراضی کرتا ہے۔''

(ملفوظات جلد چہارم صفحہ ۲۱۱ تا ۲۱۱۔ جدید ایڈیشن) اللہ تعالیٰ ہمیں حضرت سے موعودعلیہ الصلوۃ والسلام کی ان نصائے پڑمل کرنے کی توفیق دے ۔اور آپ سے جوعہد بیعت ہم نے باندھاہے اس کو پورا کرنے کی توفیق عطافر مائے۔

(از خطبه جمعه ارشاد فرموده ۱۲/ستمبر ۲۰۰۳ بمقام مسجد فضل لزر خطبه جمعه ارشاد فرموده ۲۱/ستمبر کطبه انگلستان)

خودنمائی سے اُن کی تذلیل۔اورامیر ہوکرغریبوں کی خدمت کرو، نہ خود پہندی سے اُن پر تکبر۔ ہلاکت کی راہوں سے ڈرو۔ خداسے ڈرتے رہواور تقو کی اختیار کرو۔۔۔۔۔کیا ہی برقسمت وہ شخص ہے جوان باتوں کونہیں مانتا جو خدا کے منہ سے نگلیں اور میں نے بیان کیں۔تم اگر چاہتے ہو کہ آسان پرتم سے خدا راضی ہوتو تم باہم ایسے ایک ہو جاؤ جیسے ایک پیٹ میں سے دو بھائی تم میں سے زیادہ بزرگ وہی ہے جوزیادہ اپنے بھائی کے گناہ بخشا ہے۔اور بد بخت ہے وہ جو ضد کرتا ہے اور نہیں بخشا۔''

(کشتی نوح، روحانی خزائن جلد ۱۹ مصفحه ۱۲ تا ۱۳)

فرمایا: دراصل خدا تعالی کی مخلوق کے ساتھ ہمدردی کرنا بہت ہی بڑی بات
ہواورخدا تعالی اس کو بہت پیند کرتا ہے۔ اس سے بڑھ کراور کیا ہوگا کہ وہ اس سے اپنی ہمدردی ظاہر کرتا ہے۔ عام طور پر و نیا میں بھی ایسا ہی ہوتا ہے کہ اگر کی شخص کا خادم کسی ایسا ہی ہوتا ہے کہ اگر کی شخص کا خادم کسی اس کے دوست کے پاس جاوے اور وہ شخص اس کی خبر بھی نہ لے تو کیا وہ آتا جس کا کہ وہ خادم ہے اس اپنے دوست سے خوش ہوگا ؟ کبھی نہیں۔ حالانکہ اس کو تو کوئی تکلیف اس نے نہیں دی، گر نہیں۔ اس نوکر کی خدمت اور اس کے ساتھ شخس سلوک گویا مالک

خدمت کرو، نه خود پیندی سے ان پر تکبر۔ ہلاکت کی را ہوں سے ڈرو۔''

(کشتی نوح. روحانی خزائن جلد ۱۹ صفحه ۱۲.۱۱) پر فرمایا: ''لوگتههیں وُ کھویی گے اور ہر طرح سے تکلیف پہنچا کیں گے مگر ہماری جماعت کے لوگ جوش نہ دکھا کیں۔ جوشِ نفس سے دل وُ کھانے والے الفاظ استعال نہ کرواللہ تعالیٰ کواپے لوگ پہند نہیں ہوتے۔ ہماری جماعت کواللہ تعالیٰ ایک نمونہ بنانا جا ہتا ہے۔''

آپ مزید فرماتے ہیں: ''اللہ تعالیٰ متنی کو پیار کرتا ہے۔خدا تعالیٰ کی عظمت کو یاد کر کے سب تر سال رہواور یادر کھو کہ سب اللہ کے بندے ہیں۔ کسی پرظلم نہ کرونہ تیزی کرونہ کو حقارت سے دیکھو۔ جماعت میں اگرایک آ دمی گندہ ہوتا ہے تو وہ سب کو گندہ کردیتا ہے۔ اگر حرارت کی طرف تمہاری طبیعت کا میلان ہوتو پھراپنے دل کوشؤلو کہ بیجرارت کس چشمہ سے زبکلی ہے۔ بیمقام بہت نازک ہے۔''

(ملفوظات جلد نمير ١ صفحه ٨، ٩)

فرمایا: ''ایسے بنو کہ تمہارا صدق اور وفا اور سوز وگداز آسان پر پہنچ جاوے۔ خدا تعالیٰ ایسے شخص کی حفاظت کرتا اور اس کو برکت ویتا ہے جس کو دیکھتا ہے کہ اس کا سینہ صدق اور محبت سے بھرا ہوا ہے۔ وہ ولوں پر نظر ڈالٹا اور حجما نکتا ہے نہ کہ ظاہری قبل وقال پر۔جس کا دل ہرتم کے گنداور نا پاکی سے مُعَوَّ ا اور مُبَوَّ ا پاتا ہے،اس میں آ اُتر تا ہے اور اپنا گھر بنا تا ہے''۔

(ملفوظات جلد سوم صفحه ۱۸۱ جدید ایڈیشن)

(165)

جاتا ہے۔ اللہ تعالی جماعت احمد یہ کو پہلے سے بڑھ کر خدمت انسانیت کی توفق عطا فرمائے۔

یہاں ایک اور بات بھی عرض کرنا چاہتا ہوں کہ جماعتی سطح پر بیہ خدمت انسانیت حسب توفیق ہورہی ہے۔ خلصین جماعت کوخدمت خلق کی غرض سے اللہ تعالی توفیق دیتا ہے، وہ ہڑی ہڑی رقوم بھی ویتے ہیں جن سے خدمت انسانیت کی جاتی ہے۔ اللہ تعالی کے فضل سے افریقہ میں بھی اور ربوہ اور قادیان میں بھی واقفین ڈاکٹر اور اسا تذہ خدمت بجالار ہے ہیں۔ لیکن میں ہراحمدی ڈاکٹر، ہراحمدی ٹیچر اور ہراحمدی ولیل اور ہر وہ احمدی جو اپنے پیٹے کے لحاظ سے کسی بھی رنگ میں خدمت انسانیت کرسکتا ہے، غریبوں اور ضرور تمندوں کے کام آسکتا ہے، ان سے بیکہتا ہوں کہ وہ ضرور غریبوں اور ضرور تمندوں کے کام آسکتا ہے، ان سے بیکہتا ہوں کہ وہ ضرور ونفوں میں پہلے سے بڑھ کر برکت عطافر مائے گانشاء اللہ حالی آپ کے اموال بین سے مید میں ایک میں جوں کہ ہم نے زمانے کے امام کے ساتھ ایک عہد بیعت باندھا ہے جس کو پورا کرنا ہم پر فرض ہے تو پھر آپ دیکھیں گے کہ انشاء اللہ تعالی ، بیعت باندھا ہے جس کو پورا کرنا ہم پر فرض ہے تو پھر آپ دیکھیں گے کہ انشاء اللہ تعالی ، بیعت باندھا ہے جس کو پورا کرنا ہم پر فرض ہے تو پھر آپ دیکھیں گے کہ انشاء اللہ تعالی ، بیعت باندھا ہے جس کو پورا کرنا ہم پر فرض ہے تو پھر آپ دیکھیں گے کہ انشاء اللہ تعالی ، بیعت باندھا ہے جس کو تو پسنجال بھی نہیں گئیں گے۔

حضرت مسیح موعود علیه السلام اور بنی نوع انسان کی ہمدردی بنی نوع انسان کی ہمدری خصوصاً اپنے بھائیوں کی ہمدردی اور جمایت پر نصیحت کرتے ہوئے ایک موقعہ پر حضرت اقدس سیح موعود علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا کہ:

'' میری تو بیحالت ہے کہ اگر کسی کو در دہوتا ہوا ور میں نماز میں مصروف ہوں میرے کان میں اس کی آ واز پہنچ جاوے تو میں بیچا ہتا ہوں کہ نماز تو ٹر کر بھی اگر اس کو فائدہ پہنچا سکتا ہوں تو فائدہ پہنچا وَں اور جہاں تک ممکن ہے اس سے ہمدردی کروں۔ بید اخلاق کے خلاف ہے کہ کسی بھائی کی مصیبت اور تکلیف میں اس کا ساتھ نہ دیا جاوے۔ اگرتم پچھ بھی اس کے لئے نہیں کر سکتے تو کم از کم دعا ہی کرو۔ اپنے تو در کنار، میں تو بید کہتا ہوں کہ غیروں اور ہندوؤں کے ساتھ بھی ایسے اخلاق کا نمونہ دکھا و اور ان سے کہتا ہوں کہ غیروں اور ہندوؤں کے ساتھ بھی ایسے اخلاق کا نمونہ دکھا و اور ان سے

ہمدردی کرو۔لاابالی مزاج ہر گرنہیں ہونا جائے۔

ایک مرتبہ میں باہر سیر کو جا رہاتھا ایک پٹواری عبدالکریم میرے ساتھ تھا۔ وہ
ذرا آ گے تھا اور میں چیچے۔ راستہ میں ایک بڑھیا کوئی • ۷ یا ۵۵ برس کی ضعیفہ ملی۔ اس
نے ایک خطا سے پڑھنے کو کہا مگر اس نے اسے جھڑ کیاں دے کر ہٹا دیا۔ میرے دل پر
چوٹ کی گئی۔ اس نے وہ خط مجھے دیا۔ میں اس کو لے کر تھہر گیا اور اس کو پڑھ کر اچھی
طرح سمجھا دیا۔ اس پر اسے سخت شرمندہ ہونا پڑا۔ کیونکہ تھہرنا تو پڑا اور تو اب سے بھی
محروم رہا''۔

162)

وَلَاتُشْوِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَ بِذِي الْقُرْبِيٰ وَالْيَتْمَىٰ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْجَارِذِي الْقُرْبِي وَالْجَارِالْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبيْل وَمَامَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَايُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُوْرًا ﴾ (١) ثم خداکی پرستش کرواوراُس کے ساتھ کسی کومت شریک تھبراؤ اوراینے مال باپ سے احسان کرواوراُن ہے بھی احسان کرو جوتمہارے قرابتی ہیں (اس فقرہ میں اولا داور بھائی اور قریب اور دور کے تمام رشتہ دار آگئے ) اور پھر فرمایا کہ تیموں کے ساتھ بھی احسان کرواورمسکینوں کے ساتھ بھی اور جوا ہے ہمسایہ ہوں جوقر ابت والے بھی ہوں اورا پسے ہمسامیہ ہوں جو محض اجنبی ہوں اورا پسے رفیق بھی جو کسی کام میں شریک ہوں یا سکسی سفر میں شریک ہوں یا نماز میں شریک ہوں یاعلم دین حاصل کرنے میں شریک ہوں اور وہ لوگ جومسافر ہیں اور وہ تمام جاندار جوتمہارے قبضہ میں ہیں سب کے ساتھ احسان کرو۔خداا یسے مخص کو دوست نہیں رکھتا جو تکبر کرنے والا اور پینی مارنے والا ہوجودوسرول پررحمنہیں کرتا۔''

(چشمه معرفت روحانی خزائن جلد ۲۲ صفحه۲۰۸ ۲۰۹) حضرت خلیفة استے الاوّل اس بارہ میں فرماتے ہیں:

" منشاءيه وكداس ليّ كهانا كبنجات بين كه ﴿إنَّا نَحَافُ مِنْ رَّبَّنَا يَوْمًا عَبُوْسًا قَمْطُونِوًا ﴾ (٢) كم مايزب س ايك دن سے جوعبول اور مطريب ڈرتے ہیں۔عَبُوْ مِن تُنگَی کو کہتے ہیں اور قَدَ مُسطَر پْر درازیعنی کمپےکو۔ یعنی قیامت کا دن تنگی کا ہوگا اور لسیا ہوگا۔ بھوکوں کی مدد کرنے سے خدا تعالیٰ قحط کی تنگی اور درازی سے بھی (۱) النساء آیت ۳۵ (۲) الدهر آیت ۱۱.

نجات وريتا ب- نتيج ريه وتاب ﴿ فَوَقَهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَّهُمْ نَضْوَةً وَّسُووْرًا ﴾ (١) خداتعالى ال دن كشر سے بيحاليتا ہے اور يه بيجانا بھى سروراور تازگی ہے ہوتا ہے۔

میں پھر کہتا ہوں کہ یاور کھوآج کل کے ایام میں مسکینوں اور بھوکوں کی مدو کرنے سے قبط سالی کے ایام کی تنگیوں سے رہے جاؤ گے۔ خدا تعالی مجھ کواورتم کوتو فیق وے کہ جس طرح ظاہری عز توں کے لئے کوشش کرتے ہیں ابدالا باد کی عزت اور راحت کی بھی کوشش کریں۔آمین

(حقائق الفرقان جلد ٢صفحه ٢٩١١)

یہ جماعت احمد بیکا ہی خاصہ ہے کہ جس حد تک توفیق ہے خدمت خلق کے کامول میں بڑھ پڑھ کرحصہ لیتی ہے اور جو وسائل میسر ہیں ان کے اندررہ کرجتنی خدمت خلق اور خدمت انسانیت ہوسکتی ہے کرتی ہے ،انفرادی طور پر بھی اور جماعتی طور پر بھی ۔ احباب جماعت کوجس حد تک تو فیق ہے بھوک مٹانے کے لئے ،غریبوں کے علاج کے لئے ، تعلیمی امداد کے لئے ،غریبوں کی شادیوں کے لئے ، جماعتی نظام کے تحت مدومیں شامل ہوکر بھی عہد بیعت کو نبھاتے بھی ہیں اور نبھانا چاہئے بھی۔اللہ کرے ہم بھی ان قوموں اور حکومتوں کی طرح نہ ہوں جواپنی زائد پیداوار ضائع تو کردیتی ہیں لیکن وُ کھی انسانیت کے لئے صرف اس لئے خرج نہیں کرتیں کہ ان سے ان کے سیاس مقاصداورمفادات وابسة نہيں ہوتے ياوہ مكمل طور بران كى ہربات ماننے اوران كى Dictation لینے پر تیارنہیں ہوتے ۔اورسزا کےطور پران قوموں کو بھوکا اور ننگار کھا

(۱) آلدَهر آيت ١٢.

تفریق نہیں ہے۔جیسا کہ سعدی نے کہاہے۔ بنی آ دم اعضائے یک دیگراً ند۔
یادرکھو ہمدردی کا دائرہ میر بنز دیک بہت وسیع ہے۔ کسی قوم اور فردکوالگ نہ کرے۔ میں آج کل کے جاہلوں کی طرح بینہیں کہنا چاہتا کہتم اپنی ہمدردی کوصرف مسلمانوں سے ہی مخصوص کرد نہیں۔ میں کہتا ہوں کہتم خداتعالی کی ساری مخلوق سے ہمدردی کروخواہ وہ کوئی ہو ہندو ہو یا مسلمان یا کوئی اور۔ میں بھی ایسے لوگوں کی ہاتیں بہندہ ہیں کرتا جو ہمدردی کوصرف اپنی ہی قوم سے مخصوص کرنا چاہتے ہیں'۔

(ملفوظات جلد چہارم جدید ایڈیشن صفحه ۲۱۱۲۱)

فرماتے ہیں: ''غرض نوع انسان پرشفقت اوراس سے ہمدردی کرنا بہت

بڑی عبادت ہے اوراللہ تعالی کی رضا حاصل کرنے کیلئے بیا یک زبروست وربعہہ ہے۔
مگرمئیں و یکھا ہوں کہ اس پہلو میں بڑی کمزوری ظاہر کی جاتی ہے۔ دوسروں کوحقیر سمجھا
جاتا ہے۔ ان پر شخصے کیے جاتے ہیں ان کی خبر گیری کرنا اور کسی مصیبت اور مشکل میں
مدد دینا تو بڑی بات ہے۔ جولوگ غرباء کے ساتھ اجھے سلوک سے پیش نہیں آتے بلکہ
ان کوحقیر سمجھتے ہیں مجھے ڈر ہے کہ وہ خوداس مصیبت میں مبتلا نہ ہوجاویں۔ اللہ تعالی نے
جن پر فضل کیا ہے اس کی شکر گزاری بہی ہے کہ اس کی مخلوق کے ساتھ احسان اور سلوک
کریں اور اس خدادا دفضل پر تکبر نہ کریں اور وحشیوں کی طرح غرباء کو پکل نہ ڈالیں۔''

(ملفوظات جلد چہارم. صفحه ۴۳۹.۴۳۸ جدید ایڈیشن) آپ فرماتے ہیں: "قرآن شریف نے جس قدر والدین اور اولا داور ویگر اقارب اور مساکین کے حقوق بیان کئے ہیں۔ میں نہیں خیال کرتا کہ وہ حقوق کی اَور کتاب میں لکھے گئے ہوں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے: ﴿وَاعْبُدُوا السَّلْسَةَ سنجال کرر کھے-''

(ملفوظات جلد ٩ صفحه ١٦٥ ١٦٥)

پھرفر ماتے ہیں:

''یادر کھوحقوق کی دونسمیں ہیں۔ایک حق اللہ دوسرے حق العبادے ق اللہ میں ہجھی امراء کو دقت پیش آتی ہے اور تکبر اور خود پہندی ان کومحروم کردیتی ہے مثلاً نماز کے وقت ایک غریب کے پاس کھڑا ہونا کر امعلوم ہونا ہے۔ اُن کو اپنے پاس بھانہیں سکتے اور اس طرح پروہ حق اللہ سے محروم رہ جاتے ہیں کیونکہ مساجد تو دراصل بیت المساکین ہوتی ہیں۔اور وہ ان میں جانا پنی شان کے خلاف شجھتے ہیں اور اس طرح وہ حق العباد میں خاص خاص خدمتوں میں حقہ نہیں لے سکتے۔ غریب آدمی تو ہرا یک قشم کی خدمت میں خاص خاص خدمتوں میں حقہ نہیں لے سکتے۔ غریب آدمی تو ہرا یک قشم کی خدمت کے لئے تیار رہتا ہے۔ وہ پاؤں دباسکتا ہے۔ پائی لاسکتا ہے۔ کپڑے دھوسکتا ہے بہاں تک کہ اُس کو اگر نجاست بھی تک کا موقعہ ملے تو اس میں بھی اُسے در لیغ نہیں ہوتا، لیکن امراء ایسے کاموں میں نگ وعار شبچھتے ہیں اور اس طرح پر اس سے بھی محروم رہتے ہیں۔ امراء ایسے کاموں میں نگ وعار شبچھتے ہیں اور اس طرح پر اس سے بھی محروم رہتے ہیں۔ غرض امارت بھی بہت کی نیکیوں کے حاصل کرنے سے روک دیتی ہے۔ یہی وجہ ہو خرض امارت بھی بہت کی نیکیوں کے حاصل کرنے سے روک دیتی ہے۔ یہی وجہ ہو خدیث میں آیا ہے کہ مساکیوں پانچ سو برس اوّل جنت میں جا کیں گے۔''

(ملفوظات جلد سوم صفحه ۳۲۸ جدید ایڈیشن) فرماتے ہیں: '' پس مخلوق کی ہمدردی ایک ایک شئے ہے کہ اگر انسان اے چھوڑ دے اور اس سے دور ہوتا جاوے تو رفتہ رفتہ پھروہ درندہ ہوجا تا ہے۔ انسان کی انسانیت کا یہی تقاضا ہے اور وہ ای وقت تک انسان ہے جب تک اپنے دوسرے بھائی کے ساتھ مروت 'سلوک اوراحسان سے کام لیتا ہے اور اس میں کی قشم کی

ہیں اللہ تعالیٰ ان پرسکینت اور اطمینان نازل کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی رحمت ان کو

ڈ ھانبے رکھتی ہے، فرشتے ان کو گھیرے رکھتے ہیں۔اپے مقربین میں اللہ تعالیٰ ان کا

ذکر کرتا رہتا ہے۔ جو محض عمل میں ست رہے اس کا نسب اور خاندان اس کو تیزنہیں

بناسكتا \_ یعنی وه خاندانی بل بوتے برجنت میں نہیں جاسکے گا۔

(مسلم كتاب الذكر باب فضل الاجتماع على تلاوةالقرآن وعلى الذكر) اس میں شروع میں جو بیان کیا گیا ہے وہ یہی ہے کہ لوگوں کے حقوق کا خیال اور سہ کہتم اینے بھائیوں کی بے چینیوں اور تکلیفوں کو دور کرواور اللہ تعالی قیامت کے دن ای شفقت کاسلوک تم سے کرے گا اورتمہاری بے چینیوں اور تکلیفوں کو دورکرے گا۔ أيخضرت عظيمة كاجم يربياحسان ب فرمايا كداكرتم حاسبته موكدالله تعالى ايني مغفرت كي عا در میں تمہیں ڈھانپ لے تو بے چین ، تکلیف ز دہ اور تنگدستوں کوجس حد تک تم آ رام پہنچا سكتے ہو، آرام پہنچاؤ تواللہ تعالی تم سے شفقت كاسلوك كرے گا۔اسے بھائيوں كى يردہ يوثى کرو، ان کی غلطی کو پکڑ کراس کا اعلان نہ کرتے پھرو۔ پینے نہیں تم میں کتنی کمزوریاں ہیں اور عیب ہیں جن کا حساب روز آخر دینا ہوگا۔ تو اگر اس دنیا میں تم نے اینے بھائیوں کی عیب پوشی کی ہوگی ،ان کی غلطیوں کود مکھ کراس کا چرچا کرنے کی بجائے اس کا ہمدرد بن کراس کو سمجھانے کی کوشش کی ہوگی تو اللہ تعالیٰ تم ہے بھی بروہ ایشی کا سلوک کرے گا۔ تو پی حقوق العباد ہیں جن کوتم ادا کرو گے تواللہ تعالیٰ کے فضلوں کے دارث تھم و گے۔

مجر صدیث میں آتاہے حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت ﷺ نے فرمایا: صدقہ ہے مال میں کمی نہیں ہوتی۔اور جو مخص دوسرے کے قصور

معاف کردیتا ہے اللہ تعالیٰ اسے اور عزت دیتا ہے اور کسی کے قصور معاف کردینے سے کوئی یے عزق تی نہیں ہوتی۔

(مسند احمد بن حنبل جلد ۲ صفحه ۲۳۵)

پھرروایت ہے حضرت عبداللہ بن عمرورضی اللہ عند بیان کرتے ہیں کہ آ تخضرت عظی فی فرمایا: رحم كرنے والوں ير رحمان خدار حم كرے كاتم اہل زمين بررهم كرو\_آسان والاتم بررهم كرےگا\_

(ابوداؤد كتاب الادب باب في الرحمة)

حضرت سیح موعودعلیهالسلام فرماتے ہیں:

"اس بات کوبھی خوب یا در کھو کہ خدا تعالی کے دو تھم ہیں-اول بیا کہ اس کے ساتھ کی کوشریک نہ کرو، نہ اس کی ذات میں نہ صفات میں نہ عبادات میں۔ اور دوسرےنوع انسان سے ہدردی کرو۔اوراحسان سے بیمرادنہیں کدایے بھائیوں اور رشتہ داروں ہی ہے کرو بلکہ کوئی ہو، آ دم زاد ہواور خدا تعالیٰ کی مخلوق میں کوئی بھی ہو-مت خیال کرو کہ وہ ہندو ہے یا عیسائی - میں تہہیں سے کہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارا انصاف اینے ہاتھ میں لیاہے، وہنمیں جا ہتا کہتم خود کرو۔جس قدر زمی تم اختیار کروگ اورجس قدر فروتن اور تواضع كرو كالله تعالى اى قدرتم سےخوش ہوگا-اين دشمنوں كوتم خدا تعالی کے حوالے کرو- قیامت نزدیک ہے تمہیں ان تکلیفوں سے جو وشمن تمہیں دیتے ہیں گھبرانانہیں چاہئے۔ میں دیکھا ہول کہ ابھی تم کوان سے بہت دکھا تھانا پڑے گا کیونکہ جولوگ دائر ہتبذیب سے باہر ہوجاتے ہیں ان کی زبان الی چلتی ہے جیسے کوئی میں ٹوٹ جادے تو ایک سیلاب پھوٹ نکلتا ہے۔ پس دیندار کو حاہیے کہ اپنی زبان کو

رسول الله علی فی الله علی الله کی عیال ہے۔ پس الله تعالی کو اپنے مخلوقات الله کی عیال ہے۔ پس الله تعالی کو اپنے مخلوقات میں سے وہ شخص بہت پیند ہے جو اس کے عیال (مخلوق) کے ساتھ اچھا سلوک کرتا ہے اوران کی ضروریات کا خیال رکھتا ہے۔

(مشكوٰة باب الشفقة والرحمة على المخلق)

پرايك روايت آتى ہے حضرت علی روايت كرتے ہيں كدرسول الله علي المخلق في المخلق على المخلق في المخلق في الله علي الله علي الله علي مسلمان كے دوسرے مسلمان پر چيرتن ہيں۔ نمبرا: جب وہ اسے ملے تو اسے السلام عليم كے۔ نمبر ۲: جب وہ چينك مارے تو يَـوْ حَمُكَ اللّه كے۔ نمبر ۳۔ جب وہ بيمار ہوتواس كى عياوت كرك، ۔

بعض لوگوں کو اللہ تعالی کے فضل سے یہ بڑی اچھی عادت ہوتی ہے کہ خود جاکر خیال رکھتے ہوئے ہسپتالوں میں جاتے ہیں اور مریضوں کی عیادت کرتے ہیں خواہ داقف ہوں یانہ داقف ہوں۔ان کے لئے پھل لے جاتے ہیں، پھول لے جاتے ہیں۔ تو یہ خدمت خلق کا طریقہ بڑا اچھاہے۔

" نمبر ۳: جب ده اس کو بلائے تواس کی بات کا جواب دے۔ نمبر ۵:۔ جب ده وات کو بلائے تواس کی بات کا جواب دے۔ نمبر ۵:۔ جب ده وفات پا جائے تواس کے جنازہ پر آئے۔ اور نمبر ۲: اور اس کے لئے وہ پسند کرے جو دہ اپ کی خیر خواہی کرے'۔

(سنن دارمی کتاب الاستیذان باب فی حق المسلم علی المسلم) پیرروایت ہے حضرت عبدالله بن عمر رضی الله عنهما بیان کرتے بیں که رسول الله عیالیة فرمایا:

''ایک دوسرے سے حسد نہ کرو۔ایک دوسرے کو نقصان پہنچانے کے لیے بڑھ چڑھ کر بھاؤنہ بڑھاؤ،ایک دوسرے سے پیٹھنہ موڑ ولیعنی بے تعلقی کا روبیا فتیار نہ کرو۔ایک دوسرے کے سودے پرسودا نہ کرو بلکہ موڑ ولیعنی بیندے (اور) آپس میں بھائی بھائی بھائی بن کررہو۔مسلمان اپنے بھائی پرظلم نہیں کرتا۔اس کی تحقیز نہیں کرتا۔اس کو شرمندہ یا رسوانہیں کرتا۔آپ نے اپنے سینے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: تقویل یہاں ہے۔ یہ الفاظ آپ نے تین وقعہ دہرائے، پھرفرمایا: انسان کی بدیختی کے لئے یہی کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقارت کی نظر سے دیکھے۔ ہرمسلمان کا خون، مال اورعزت و آبر و دوسرے مسلمان پرحرام اوراس کے لئے واجب الاحترام ہے۔

(مسلم، کتاب البِرّ و الصلة باب تحریم ظلم المسلم و خذله)

پر روایت آتی ہے۔حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ
آنخضرت علیا فی نے فرمایا: جس شخص نے کسی مسلمان کی دنیاوی بے پینی اور تکلیف کو
دور کیا۔اللہ تعالی قیامت کے دن اس کی بے چینیوں اور تکلیفوں کو اس سے دور کرے
گا۔اور جس شخص نے کسی تگلدست کو آرام پہنچایا اوراس کے لئے آسانی مہیا کی اللہ تعالی
آخرت میں اس کے لئے آسانیاں مہیا کرے گا۔ جس نے کسی مسلمان کی پردہ پوشی کی
اللہ تعالی آخرت میں اس کی پردہ پوشی کرے گا۔اللہ تعالی اس بندے کی مدو پر تیار رہتا
ہے جوا ہے بھائی کی مدو کے لئے تیار ہو۔جوشی علم کی تلاش میں نگلتا ہے اللہ تعالی اس
کے لئے جنت کا راستہ آسان کرویتا ہے۔جولوگ اللہ تعالی کے گھروں میں سے کی گھر

ہمیشہ کامل رکھے۔اب میں اس بارہ میں چندا حادیث پیش کرتا ہوں۔ حضرت ابو ہر بر ہؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا:

الله عزوجل قیامت کے روز فرمائے گا این آدم! میں بیار تھا تونے میری عیادت نہیں کی۔ بندہ کیے گا۔ اے میرے رب! میں تیری عیادت کیے کرتا جبکہ تو ساری و نیا کا پروردگار ہے۔ الله تعالی فرمائے گا۔ کیا تجھے پیتے نہیں چلا کہ میر افلال بندہ بیار تھا تو تو نے اس کی عیادت نہیں کی تھی۔ کیا تجھے معلوم نہ تھا کہ اگرتم اس کی عیادت بیار تھا تو تو مجھے اس کی عیادت نہیں کی تھی ۔ کیا تجھے معلوم نہ تھا کہ اگرتم اس کی عیادت کرتے تو مجھے اس کے پاس پاتے۔اے ابن آدم! میں نے تجھ سے کھا نا طلب کیا تو تو کھا تا نہیں دیا۔ اس پر ابن آدم کہ گا۔ اے میرے رب! میں تجھے کیے کھا نا کھلاتا جب کہ تو تو رب العالمین ہے۔ الله تعالی فرمائے گا۔ تجھے یاد نہیں کہ تجھ سے معلوم نہیں کہ تجھ سے میرے فلال بندہ نے کھا نا گا تھا تو تو نے اسے کھا نا نہیں کھلا یا تھا۔ کیا تجھے معلوم نہیں تھا کہا گا جہ کھا نا کھلاتے تو تم میرے حضوراس کا اجریائے۔

اے ابن آ دم! میں نے تبھے سے پانی مانگا تھا گرتونے مجھے پانی نہیں پلایا تھا۔
ابن آ دم کھے گا۔ اے میرے رب! میں تجھے کیسے پانی پلاتا جب کہ تو ہی سارے جہانوں کا رب ہے۔ اس پر اللہ تعالی فرمائے گا۔ تجھ سے میرے فلاں بندے نے پانی مانگا تھا۔ گرتم نے اسے پانی نہ پلایا۔ اگرتم اس کو پانی پلاتے تو اس کا اجرمیرے حضور یاتے۔

(مسلم كتاب البر والصلة باب فضل عيادة المريض) پحرروايت ب -حضرت عبرالله بن مسعود رضى الله عنه بيان كرت بين كه بجز اسلام کے اور کسی کو نصیب ہی نہیں ہوئی۔ مجھے صحت ہوجا و نے قومیں اخلاقی تعلیم پر ایک مستقل رسالہ کصوں گا کیونکہ میں چا ہتا ہوں کہ جو پچھ میرا منشا ہے وہ ظاہر ہوجا و نے ایک کامل تعلیم ہوا درابتغاء مرضات اللہ کی را ہیں اس میں دکھائی جا میں۔ مجھے بہت ہی رخ ہوتا ہے جب میں آئے دن بید کھیا اور سنتا ہوں کہ کسی سے بیسرز دہوا اور کسی سے وہ میری طبیعت ان باتوں سے خوش نہیں ہوتی ۔ میں جماعت کو انجھی اس بچے کی طرح پاتا ہوں جو دوقدم اٹھا تا ہے تو چارقدم گرتا ہے کین میں بھیان رکھتا ہوں کہ خدا تعالی اس جماعت کو کامل کر دے گا۔ اس لیے تم بھی کوشش ، تدبیر ، مجاہدہ اور دعاؤں میں گے رہو کہ خدا تعالی اپنا فضل کرے کیونکہ اس کے فضل کے بغیر بچھے بنتا ہی نہیں ۔ جب اس کا فضل ہوتا ہے تو وہ ساری را ہیں کھول دیتا ہے۔''

(ملفوظات جلدچہارم صفحہ ۲۱۹۲۱۹ جدید ایڈیشن)

اللہ تعالیٰ کے فضل سے حضرت اقد س مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام کی

قوت قدسیہ سے اور آپ کی تعلیم پڑمل کرنے سے بہت می بیاریاں جن کا آپ کواس
وقت فکر تھا جماعت میں ختم ہوگئی تھیں اور اللہ تعالیٰ کے فضل سے ایک بہت بڑا حصدان
سے بالکل پاک تھا اور ہے لیکن جول جول ہم اُس وقت ،اُس زمانے سے دور ہٹتے
جارہے ہیں، معاشرے کی بعض برائیوں کے ساتھ شیطان حملے کر تار ہتا ہے اس لئے
جس فکر کا اظہار حضرت اقد س میے موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے آپ کی تعلیم
کے مطابق ہی تد ہیراور دعا سے اللہ تعالیٰ کافضل ما تکتے ہوئے ان برائیوں سے بیجنے کی
کوشش کرتے رہنا جا ہے تا کہ اللہ تعالیٰ حضرت مسیح موعود علیہ السلام کی جماعت کو

(153

خیال رکھتے ہیں ،آپ بھو کے رہتے ہیں اور ان کو کھلا تے ہیں ۔تھڑ ولی کا مظاہر ہنہیں كرتے كه جودے رہے ہیں وہ اس كوجس كوديا جار ہاہے اس كى ضرورت بھى پورى نه کرسکے،اس کی بھوک بھی نہ مٹاسکے۔ بلکہ جس حد تک ممکن ہو مد د کرتے ہیں اور پیسب کچھ نیکی کمانے کے لئے کرتے ہیں ،اللہ تعالیٰ کی رضا کی خاطر کرتے ہیں ۔کسی قشم کا احسان جتانے کے لئے نہیں کرتے ۔اوراس کا پیجمی مطلب ہے کہ وہ چیز ویتے ہیں جس کی ان کو ضرورت ہے بیعنی اس وینے والے کوجس کی ضرورت ہے جس کو وہ خود اینے لئے پیند کرتے ہیں اور پھراللہ تعالیٰ کے اس تھم کو ہمیشہ ذہن میں رکھتے ہیں کہ الله کی خاطر وہی دوجس کوتم اینے لئے پیند کرتے ہو۔ پینبیں کہ جس طرح بعض لوگ اینے کسی ضرور تمند بھائی کی مدد کرتے ہیں تو احسان جناکے کررہے ہوتے ہیں ۔ بلکہ بعض توالی عجیب فطرت کے ہیں کہ تخفے بھی اگر دیتے ہیں تواپنی استعال شدہ چیزوں میں سے دیتے ہیں یا پہنے ہوئے کیڑوں کے دیتے ہیں۔توایسے لوگوں کواینے بھائیوں، بہنوں کی عزت کا خیال رکھنا جائے ۔ بہتر ہے کہ اگر تو فیق نہیں ہے تو تحفہ نہ دیں یا بیہ بنا کر دیں کہ بیمبری استعال شدہ چیز ہے اگر پیند کر وتو دوں ۔ پھر بعض لوگ لکھتے ہیں کہ ہم غریب بچیوں کی شادیوں کے لئے اچھے کپڑے دینا جاہتے ہیں جوہم نے ایک آ دھ دن پہنے ہوئے ہیں ۔اور پھر حچھوٹے ہوگئے پاکسی وجہ سے استعمال نہیں کر سکے ۔ تو اس کے بارہ میں واضح ہوکہ جا ہے ایسی چیزیں ذیلی تنظیموں ، لجنہ وغیرہ کے ذریعہ یا خدام الاحدیہ کے ذریعہ ہی دی جارہی ہوں یاانفر دی طور پر دی جارہی ہوں تو ان ذیلی تنظیموں کوبھی یہی کہا جاتا ہے کہ اگرایسے لوگ چیزیں دیں تو غریبوں کی عزت کا خیال

رکھیں اور اس طرح ، اس شکل میں ویں کہ اگروہ چیز دینے کے قابل ہے تو وی جائے۔ یہ نہیں کہ ایک اُترن جو بالکل ہی نا قابل استعال ہووہ وی جائے۔ داغ گے ہوں ، پینے کی ہو آرہی ہو کیڑوں میں سے ۔غریب کی بھی ایک عزت ہے اس کا بھی خیال رکھنا علیہ ع ۔ اور ایسے کیڑے اگر دئے جا کیں تو صاف کروا کر ، دھلا کر ،ٹھیک کروا کر ، پھر وئے جا کیں۔ اور جیسا کہ ممیں نے پہلے کہا ہماری و یلی تنظیمیں بھی ، لجنہ وغیرہ بھی و بی بیں کیڑے تو جن لوگوں کو یہ چیزیں و بنی ہوں ان پر بیواضح کیا جانا چاہئے کہ یہ استعال شدہ چیزیں ہیں تاکہ جو لے اپنی خوثی سے لے۔ ہرایک کی عزت نفس ہے ، ممیں نے جیسے پہلے بھی عرض کیا ہے اس کا بہت خیال رکھنے کی ضرورت ہے اور بہت خیال رکھنا چاہئے۔

حضرت اقد س موعود عليه السلام ﴿ وَيُطِعِمُونَ السطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيْنًا وَيَتِيْمًا وَ اَسِيْرًا ﴾ كى وضاحت كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

''……يادر كھوكہ خدا تعالى نيكى كو بہت پيند كرتا ہے اور وہ چاہتا ہے كہ اس كى مخلوق ہے ہدروى كى جاوے۔ اگروہ بدى كو پيند كرتا توبدى كى تاكيد كرتا مگر الله تعالى كى شان اس سے پاک ہے (سجانہ تعالى شانه) ……۔ پستم جومير سے ساتھ تعلق رکھتے ہو۔ يادر كھوكہ تم ہر مخص سے خواہ وہ كى ند ہب كا ہو، ہدروى كرواور بلاتميز ہرايك سے نيكى كروكوكہ تم ہر قرآن شريف كى تعليم ہے۔ ﴿ وَيُطْعِمُ وْنَ السطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيْنَا وَ اَسِيْرًا ﴾ (۱) وہ اسپراور قيدى جو آئے تھے اکثر كفار ہى ہوتے ميں كامل اخلاقی تعليم ہے۔ اب و كھوكہ اسلام كى ہدروى كى انتہا كيا ہے۔ ميرى رائے ميں كامل اخلاقی تعليم ہے۔ اب و كھوكہ اللہ علی اختا كے اللہ علی اللہ اللہ تا تھے۔ اب و كھوكہ اسلام كى ہدروى كى انتہا كيا ہے۔ ميرى رائے ميں كامل اخلاقی تعليم

(١) الدهر آيت ٩.

شَيْعُ وَالْمَسْكِيْنِ وَالْجَارِ الْمُحْنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَالْيَتْمَى وَالْمَسْكِيْنِ وَالْجَارِ فِي الْفُورِي وَالْيَتْمَى وَالْمَسْكِيْنِ وَالْجَارِ فِي الْفُورِي الْفُورِي وَالْمَسْكِيْنِ وَالْجَارِ فَي الْفُورِي وَالْمَسْدِيلِ وَمَا مَلَكَتْ فَي الْفُورِي وَالْمَسْدِيلِ وَمَا مَلَكَتْ الْمُحْتَالًا فَخُورًا ﴾ (المنساء آيت ٣٧) ـ السَمَانُكُمْ ـ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ﴾ (المنساء آيت ٣٧) ـ السَمَا ترجمه بيب : اورالله كي عبادت كرواوركي چيزكواس كاشريك نه شهراواوروالدين كي ساتھا حيان كرواورقريبي رشته وارول سے بھى اور تيبول سے بھى اور مين اور اين اور فيررشته وار بسايول سے بھى اور اين الله الله والله و

سب کے ساتھ حسن سلوک کی تعلیم

اس آیت میں اللہ تعالی فرما تا ہے کہ نہ صرف اپنے بھائیوں ،عزیزوں ،
رشتہ داروں ، اپنے جاننے والوں ، ہمسایوں سے حسن سلوک کرو، ان سے ہمدردی کرو
اورا گران کوتہ ہاری مدد کی ضرورت ہے تو اُن کی مدد کرو، ان کوجس حد تک فائدہ پہنچا سکتے
ہو فائدہ پہنچاؤ۔ بلکہ ایسے لوگ ، ایسے ہمسائے جن کوتم نہیں بھی جانتے ، تمہاری ان
سے کوئی رشتہ داری یا تعلق داری بھی نہیں ہے جن کوتم عارضی طور پر ملے ہوان کو بھی اگر
تہماری ہمدردی اور تمہاری مدد کی ضرورت ہے ، اگر ان کوتمہارے سے کچھ فائدہ پہنچ کھی اسکتا ہے تو ان کوضرور فائدہ پہنچاؤ۔ اس سے اسلام کا ایک حسین معاشرہ قائم ہوگا۔
ہمدردی ضلق اور اللہ تعالی کی مخلوق کو فائدہ پہنچانے کا وصف اور خوبی اپنے اندر پیدا ہمدردی طرک میں آتی

ہے اوراحیان تو اس نیت سے نہیں کیا جاتا کہ مجھے اس کا کوئی بدلہ ملے گا۔احسان تو انسان خالصتاً اللہ تعالیٰ کی خاطر کرتا ہے۔ تو پھر ایساحین معاشرہ قائم ہوجائے گاجس میں نہ خاوند ہوں کا جھڑا ہوگا، نہ ساس بہو کا جھڑا ہوگا، نہ بھائی بھائی کا جھڑا ہوگا، نہ سائے کا ہمسائے سے کوئی جھڑا ہوگا، ہر فریق دوسر نے فریق کے ساتھ احسان کا سلوک کرر ہا ہوگا اوراس کے حقوق محبت کے جذبہ سے ادا کرنے کی کوشش کرر ہا ہوگا۔ اور خالصتاً اللہ تعالیٰ کی محبت، اس کا پیار حاصل کرنے کے لئے اس پڑمل کرر ہا ہوگا۔ آئ کل کے معاشرہ میں تو اس کی اور بھی بہت زیادہ ضرورت ہے۔ فرمایا: اگر میہ با تیں نہیں کل کے معاشرہ میں تو اس کی اور بھی بہت زیادہ ضرورت ہے۔ فرمایا: اگر میہ با تیں نہیں کروگے تو پھر متنکبر کہلاؤ گے اور تکہر کو اللہ تعالیٰ نے پہند نہیں کیا۔ تکہرایک ایس بیاری ہے جس سے تمام فسادوں کی ابتدا ہوتی ہے۔ ۔۔۔۔۔۔ساتویں شرط میں اس بارہ میں تفصیل ہانے کی ضرورت سے پہلے ہی ذکر آچکا ہے اس لئے یہاں تکبر کے بارہ میں تفصیل بتانے کی ضرورت نہیں۔ خلاصة ٹریہ ہے کہ ہمدردی خلق کروتا کہ اللہ تعالیٰ کی نظروں میں پندیدہ بنواور دونوں جہانوں کی فلاح حاصل کرو۔اور میہ جواحیان ایک دوسرے پر کرو میہ مجت کے دونوں جہانوں کی فلاح حاصل کرو۔اور میہ جواحیان ایک دوسرے پر کرو میہ مجت کے نتا ہیں۔

الله تعالى قرآن شريف مين فرماتا ب ﴿ وَيُعطِعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيْتُ وَيَعَلَّمُ وَنَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيْتُ وَيَعَيْدُمًا وَ اَسِيْرًا ﴾ (سورة الدهر آيت ٩) - اوروه كان كو،اس كى جابت كرهوت موع مسكنون اور تيمون اوراسيرون كوكلات بين -

اس کا ایک توبیہ مطلب ہے کہ ہا وجوداس کے کہان کو اپنی ضروریات ہوتی ہیں وہ صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کا پیار حاصل کرنے کے لئے ضرور تمندوں کی ضرور توں کا

(148)

نافر مانی کر کے سزاکی راہ اختیار کر سکو یاصدق ووفا کااس ہے تعلق توڑ سکو'۔

(لیکچر لاہورصفحہ ۲۰ روحانی خزائن جلد نمبر ۲۰ صفحہ ۱۵۱ ۱۵۲) الله تعالیٰ ہمیں ان تمام باتوں پڑمل کرنے کی توفیق عطافر مائے۔

(از خطبه جمعه ارشاد فرموده ۴ مراگست ۳ و ۲۰ پیمقام شیورٹ بالے ، فرینکفورٹ ، جرمنی )

اسلام کی تعلیم ایک ایی خوبصورت تعلیم ہے جس نے انسانی زندگی کا کوئی پہلوبھی ایبانہیں چھوڑا جس سے بیاحساس ہوکہ اس تعلیم میں کوئی کی رہ گئی ہے۔ پس اللہ تعالیٰ کے ان احسانوں کا تفاضا ہے کہ اس کے پیارے رسول علیہ پراتری ہوئی اس تعلیم کو اپنا کراپی زندگیوں کا حصہ بنا ئیں ، اپنے او پر لاگوکریں۔ اور ہم پر تو اور بھی زیادہ ذمہ داری عائد ہوتی ہے جو آنحضرت علیہ کے عاشق صادق اور غلام اور اس زمانے کے امام کی جماعت میں شامل ہوئے ہیں اور شامل ہونے کا دعوی ہے۔ تو اللہ تعالیٰ نے جہاں اپنی عبادت کرنے اور حقوق اللہ اداکر نے کی طرف توجہ دلائی ہوئے اور اس حقوق العباد کی ادائی کی طرف توجہ دلائے ہوئے ہمیں مختلف رشتوں اور تعلقوں کے حقوق العباد کی ادائیگی کی طرف بھی توجہ دلاتے ہوئے ہمیں مختلف رشتوں اور تعلقوں کے حقوق کی ادائیگی کی طرف بھی توجہ دلاتے ہوئے ہمیں مختلف رشتوں اور مسیح موجود علیہ السلام نے شرائط بیعت کی نویں شرط میں اللہ تعالیٰ کی مخلوق کی ہمدردی اور ان کے حقوق کی ادائیگی کا ذکر فرمایا ہے۔

نویں شرط بیعت
'' یہ کہ عام خلق اللہ کی ہمدر دی میں محض للّٰہ مشغول رہے
گااور جہاں تک بس چل سکتا ہے اپنی خدا دا دطاقتوں
اور نعمتوں سے بنی نوع کوفائدہ پہنچائے گا''۔
اللہ تعالی قرآن شریف میں فرماتا ہے: ﴿وَاعْبُدُوااللّٰهَ وَلَا تُشْرِعُوا بِهِ

(146)

### گناه سے نجات کا ذریعہ۔یقین

پھرآپ فرماتے ہیں:'' اے خدا کے طالب بندو! کان کھولواورسنو کہ یقین جیسی کوئی چیز نہیں \_ یقین ہی ہے جو گناہ سے چھڑا تا ہے ۔ یقین ہی ہے جو نیکی کرنے کی قوت ویتا ہے۔ یقین ہی ہے جو خدا کا عاشق صادق بناتا ہے۔ کیاتم گناہ کو بغیر یقین كے چھوڑ سكتے ہو۔ كياتم جذبات نفس سے بغير يقين تجل كے رك سكتے ہو۔ كياتم بغير يقين کے کوئی تسلّی یا سکتے ہو۔ کیاتم بغیریقین کے کوئی تھی تبدیلی پیدا کر سکتے ہو۔ کیاتم بغیر یقین کے کوئی کچی خوشحالی حاصل کر سکتے ہو۔ کیا آسان کے پنچے کوئی ایسا کفارہ اورایسا فدیہ ہے جوتم سے گناہ ترک کرا سکے۔ ..... پستم یا درکھو کہ بغیریقین کے تم تاریک زندگی سے باہر نہیں آسکتے اور ندروح القدس تنہیں مل سکتا ہے۔مبارک وہ جویقین رکھتے ہیں کیونکہ وہی خدا کو دیکھیں گے۔ مبارک وہ جوشبہات اور شکوک سے نجات یا گئے ہیں کیونکہ وہی گناہ سے نجات یا نمیں گے۔مبارک تم جبکہ تہمیں یقین کی دولت دی جائے کہ اس کے بعد تمہارے گناہ کا خاتمہ ہوگا۔ گناہ اور یقین وونوں جمع نہیں موسكتے ـ كياتم ايسے سوراخ ميں ہاتھ ڈال سكتے ہوجس ميں تم ايك سخت زہر ملے سانپ كو د کچەر ہے ہو۔ کیاتم ایسی جگہ کھڑے رہ سکتے ہوجس جگہ کسی کو ہِ آتش فشاں سے پھر برستے ہیں یا بجلی پر تی ہے یاا یک خونخوارشیر کے حملہ کرنے کی جگہ ہے یاا یک ایسی جگہ ہے جہاں ایک مہلک طاعون نسل انسانی کومعدوم کررہی ہے۔ پھرا گرتمہیں خدا پر ایساہی یقین ہے جبیبا کہ سانپ پر یا بجلی پر یا شیر پر یا طاعون پرتوممکن نہیں کہ اس کے مقابل پرتم

موقوف ہے اور یہی وہ چیز ہے جس کا دوسر کے نقطوں میں اسلام نام ہے۔ اس اسلام کا زندہ کرنا خدا تعالی اب چاہتا ہے اور ضرور تھا کہ وہ اس مہم عظیم کے روبراہ کرنے کے لئے ایک عظیم الشان کارخانہ جو ہرایک پہلوسے مؤثر ہوا پی طرف سے قائم کرتا۔ سواس حکیم وقد رینے اس عاجز کواصلاح خلائق کے لئے بھیج کراہیا ہی کیا۔

(فتح اسلام، روحانی خزانن جلد الصفحه ۱ اتا ۱۱)

پرآپ فرماتے ہیں: "جب تک انسان صدق وصفا کے ساتھ خدا تعالیٰ کے

بندہ نہ ہوگا تب تک کوئی درجہ ملنا مشکل ہے۔ جب ابراہیم کی نبیت خدا تعالیٰ نے

شہادت دی ﴿وَإِنْسِ اهِنِهُ مَا اللّٰهِ فَى وَفَى ﴾ (۱) کدابراہیم وہ فض ہے جس نے اپنی

بات کو پورا کیا۔ تو اس طرح سے اپنے دل کوغیرسے پاک کرنا اور محبت اللی سے بھرنا

خدا تعالیٰ کی مرضی کے موافق چلنا اور چیسے ظل اصل کا تابع ہوتا ہے ویسے ہونا کہ

اس کی اور خدا کی مرضی ایک ہو، کوئی فرق نہ ہو۔ بیسب با تیں دعا سے حاصل ہوتی

ہیں۔ نماز اصل میں دعا کے لئے ہے کہ ہرایک مقام پر دعا کر لیکن جو خص سویا ہوا

نماز اداکر تا ہے کہ اسے اس کی خبر ہی نہیں ہوتی تو وہ اصل میں نماز نہیں۔ ۔۔۔۔۔۔پس چاہئے

کہادا گیگی نماز میں انسان سست نہ ہواور نہ غافل ہو۔ ہماری جماعت اگر جماعت بننا

عیاجتی ہے تو اسے چاہئے کہ ایک موت اختیار کرے نفسانی امور اور نفسانی اغراض

سے بیجے اور اللہ تعالیٰ کوسب شئے پر مقدم رکھ'۔

(ملفوظات جلد سوم جدیدایڈیشن صفحه۲۵۸٬۳۵۷)

(144

(145)

Majlis Ansārullāh, USA 151

<sup>(</sup>۱) النجم آيت ٣٨

اوراستقلال کےساتھ قائم رہو۔

(مسلم کتاب الایمان باب جامع اوصاف الاسلام)

صحابه کا کیافعل تھا۔ایک حدیث میں یہ واقعہ ہے۔ابتداء میں جب شراب
اسلام میں حرام نہیں تھی ۔صحابہ بھی شراب پی لیا کرتے تھے اورا کشر نشہ بھی ہوجایا کرتا
تھا۔لیکن اس حالت میں بھی ان پروین اوروین کی عزت کا غلبہ رہتا تھا۔ یہ فکر تھی کہ
سب چیز وں پروین سب سے زیادہ مقدم ہے۔ چنا نچہ جب شراب کی حرمت کا بھی تھے۔
آیا ہے تو جولوگ مجلس میں بیٹھے شراب پی رہے تھے بعض ان میں سے نشہ میں بھی تھے۔
آیا ہے تو جولوگ مجلس میں بیٹھے شراب پی رہے تھے بعض ان میں سے نشہ میں بھی تھے۔
جب انہوں نے اس کی حرمت کا تھم سانو فوراً تھیل کی ۔اس بارہ میں حدیث ہے۔
حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں ابوطلحہ انصاری، ابوعبیدہ بن
جراح اور الی بن کعب کو تھور کی شراب پلا رہا تھا۔ کسی آنے والے نے بتایا کہ شراب
حرام ہوگئ ہے۔ یہ شن کر ابوطلحہ نے کہا کہ انس اُٹھوا ور شراب کے منگوں کو تو ڈ ڈالو۔
انس کتے ہیں کہ میں اٹھا اور پھر کی کونڈی کا نجلا حصہ منگوں پر دے مارا اور وہ ٹوٹ
گئے۔

(بخاري كتاب خبر الواحد باب ماجاء في اجازة الواحد الصدوق)

اسلام کا زندہ ہونا ہم سے ایک فدید مانگتا ہے حضرت اقدس سے موعود علیہ الصلوۃ والسلام فرماتے ہیں کہ: ''اسلام کا زندہ ہونا ہم ہے ایک فدید مانگتا ہے۔ وہ کیا ہے؟ ہمارااس راہ میں مرنا۔ یہی موت ہے جس پر اسلام کی زندگی ،مسلمانوں کی زندگی اور زندہ خدا کی مجلی یعنی جوشخص اپنے وجود کوخدا کے آگے رکھ دے اور اپنی زندگی اس کی راہوں میں وقف
کرے اور نیکی کرنے میں سرگرم ہوسووہ سرچشمہ قرب الہی سے اپنا اجر پائے گا۔ اور
اُن لوگوں پر نہ پچھ خوف ہے نہ پچھ غم۔ یعنی جوشخص اپنے تمام قو کی کوخدا کی راہ میں
لگادے اور خالص خدا کے لئے اس کا قول اور فعل اور حرکت اور سکون اور تمام زندگی ہو
جائے اور حقیقی نیکی بجالانے میں سرگرم رہے سواس کوخدا اپنے پاس سے اجردے گا اور
خوف اور محون سے نے اس بخشے گا۔''

(سراج الدین عیسائی کے چار سوالوں کا جواب روحانی خزائن جلد ۱۲ صفحه ۳۲۳ ایک حدیث میں آتا ہے۔ معاویہ بن کیدہ قشیری رضی اللہ عنہ اپنے اسلام لانے کا قصہ بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ علی کے پاس پہنچا۔ میں نے پوچھا '' آپ کو ہمارے رب نے کیا پیغام دے کر بھیجا ہے اور کیا دین لائے ہیں؟''۔ آپ نے فرمایا:'' خدانے مجھودین اسلام دے کر بھیجا ہے''۔ میں نے پوچھا ہیں؟''۔ آپ نے فرمایا:'' خدانے مجھودین اسلام دے کر بھیجا ہے''۔ میں نے پوچھا 'دین اسلام کیا ہے''۔ میں اپنی پوری دین اسلام کیا ہے''۔ حضور علی ہو جا کہ آم اپنی پوری ذات کواللہ کے حوالے کر دواور دوسرے معبودوں سے دست کش ہو جاؤ۔ اور نماز قائم کرواورز کو ق دو۔''

پھرایک روایت ہیہ ۔حضرت سفیان رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ میں کہ ایک دفعہ میں کہ ایک دفعہ میں کہ ایک دفعہ میں نے کہا کہ اے اللہ کے رسول! مجھے اسلام کی کوئی ایکی بات بتا ہے جس کے بعد کسی اور سے پوچھنے کی ضرورت نہ رہے یعنی میری پوری تسلی ہو جائے۔ حضور عظیمہ نے جواب دیا:تم یہ کہو کہ میں اللہ تعالیٰ پرایمان لایا، پھراس پریکتے ہوجاؤ

(142)

(143

وَذَلِکَ دِیْتُ الْقَیِّمَةِ ﴾ (سورة البینه آیت) - اورده کوئی تحمنین دیے گئے سوائے اس کے کہ وہ اللہ کی عبادت کریں، دین کو اُس کے لئے خالص کرتے ہوئے، بمیشداس کی طرف جھکتے ہوئے، اور نماز کو قائم کریں اور زکو قد دیں ۔ اور یہی قائم رہنے والی اور قائم رکھنے والی تعلیمات کا دین ہے۔

پس نماز وں کو قائم کرنے سے بعنی باجماعت اور وقت پر نماز پڑھنے سے،اس کی راہ میں خرچ کرنے ہے ،غریبوں کا خیال رکھنے سے بھی ہم صحیح وین پر قائم ہو سکتے ہیں۔اوران تعلیمات کواپنی زند گیوں کا حصہ بنا سکتے ہیں ،اپنی زند گیوں پر لا گوکر سکتے ہیں جب ہم اللہ کی عبادت کریں گے،اس کی دی ہوئی تعلیم بیمل کریں گے تو اللہ تعالیٰ ہمیں اس کی تو فیق ویگا، ہمارے ایمانوں کواس قدر مضبوط کردے گا کہ ہمیں اپنی ذات، ا پنی خواہشات ،اپنی اولا دیں ، دین کے مقالبے میں بیچ نظر آنے لگیں گی ۔ توجب سب کچھ خالص ہوکراللہ تعالیٰ کیلئے ہوجائے گا اور ہماراا پنا کچھے نہ رہے گا تواللہ تعالیٰ مجرایسے لوگوں کوضائع نہیں کرتا۔وہ ان کی عز توں کی بھی حفاظت کرتاہے، ان کی اولا دول کی بھی حفاظت کرتا ہے،ان میں برکت ڈالتا ہے،ان کے مال کوبھی بڑھا تا ہے اوران کو ا پنی رحمت اورفضل کی حاور میں ہمیشہ لیلئے رکھتاہے اوران کے ہرفتم کےخوف دُور كرديتاب-جيماك فرمايا: ﴿ بَلْمِي مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّه وَلَاخَوْتُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوْنَ ﴾ (البقره آيت١١١) نبيل نہیں، سچے بیہ ہے کہ جو بھی اپنا آپ خدا کے سپر دکر دے اور وہ احسان کرنے والا ہوتواس کا جرا سکے ربّ کے پاس ہے اوراُن (لوگول) پرکوئی خوف نہیں اور نہ وہملین ہول گے۔

اسلام کی تعلیمات کا خلاصه

پر فرمایا ﴿ وَمَنْ اَحْسَنُ دِنْنَا مِسَمَّنْ اَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَالتَّبَعَ مِلَّةَ اِبْرَاهِیْمَ خَلِیْلًا ﴾ (النساء آیت ۱۲۱) و اتّبَعَ مِلَّةَ اِبْرَاهِیْمَ خَلِیْلًا ﴾ (النساء آیت ۱۲۱) اوردین میں اس سے بہتر کون ہوسکتا ہے جواپی تمام تر توجداللہ کی خاطر وقف کردے اور وہ احسان کرنے والا ہواوراس نے ابراہیم حنیف کی ملّت کی پیروی کی ہواوراللہ نے ابراہیم کودوست بنالیا تھا۔

اس آیت میں اسلام کی تعلیمات کا خلاصہ بیان کر دیا گیاہے ۔ یعنی کلمل فرمانبرداری اورانی تمام طاقتوں کے ساتھ صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کے احکامات کی پیروی کرنے ، اس کے دین کی خاطر اپنے آپ کو وقف کرنے اور احسان کرنے والا ہو۔ پس چونکہ وہ اللہ کی خاطر احسان کرنے والا ہوگا اس لئے کسی کو بیخیال نہیں آنا چاہئے کہ اگر ہروقت وہ دین کی طرف اور دین کی خدمت کی طرف ربا تو اس کا مال یا اولا دضائع ہوجائے گی۔ نہیں ، بلکہ اللہ تعالیٰ جوسب سے بڑھ کر بدلہ دینے والا ہے ، اجردینے والا ہے ، اس کے اس فعل کا خود اجردے گا۔ جیسا کہ پہلے بھی بیان کیا گیاہے کہ خود اس کے جان ، مال ، آبر وکی حفاظت کرے گا۔ ایسے لوگوں کو ، ان کی نسلوں کو بھی اللہ تعالیٰ ضائع نہیں کرتا۔

حضرت مَن مُوووعليه السلام فرمات بين "﴿ بَسَلْى مَنْ اَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُو مُحْسِنٌ فَلَهُ اَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُوْنَ ﴾ ().

(140)

<sup>(</sup>۱) البقرة آيت ۱۱۳\_

### آڻهوين شرط بيعت

'' بید که دین اور دین کی عزت اور همدر دی اسلام کواپنی جان اوراپنے مال اوراپنی عزت اوراپنی اولا داور اپنے ہریک عزیز سے زیادہ ترعزیز سمجھے گا''۔

وین کودنیا پرمقدم کرنے کا عہدایک ایسا عہد ہے کہ جماعت کا ہروہ فردجس کا جماعت کے ساتھ با قاعدہ رابطہ ہے، اجلاسوں اور اجتماعوں وغیرہ میں شامل ہوتا ہے وہ اس عہد کو بار ہاد ہرا تا ہے۔ ہرا جتماع اور ہرجلسہ وغیرہ میں بھی بینرزلگائے جاتے ہیں اور اکثر ان میں بیبھی ہوتا ہے کہ دین کو دنیا پر مقدم رکھوں گا۔ کیوں اس بات کو اتن اہمیت دی گئی ہے، اس لئے کہ اس کے بغیرا یمان قائم ہی نہیں رہ سکتا۔ اس پرعمل کرنا کوئی آسان کا منہیں ہے۔ اس لئے اس کے حصول کے لئے ہروقت، ہر کھا اللہ تعالی کوئی آسان کا منہیں ہے۔ اس کا فضل ہی ہوتو یہ اعلی معیار قائم ہوسکتا ہے۔ تو ہم جو حضرت سے موجود علیہ السلام کی بیعت میں اللہ تعالی کے فضل سے شامل ہیں۔ ہمارے لئے تو للہ تعالی اس طرح تھم فرما تا ہے۔ قرآن شریف میں آیا ہے۔ ﴿ وَ مَ الْمِرُوْ آ اِلّا کُولُوْ آ اِلّا کُولُوْ اللّٰہ مُخْلِصِیْنَ لَهُ اللّٰہ یُنْ ۔ حُنَفَاءَ وَیُقِیْمُوا الصَّلُوٰ قَ وَیُولُوُ اللّٰہ کُولُوا اللّٰہ کُولُولُوا اللّٰہ کُولُوا اللّٰہ کُولُوا اللّٰہ کُولُوا اللّٰہ کُولُولُوا اللّٰہ کُولُوا اللّٰہ کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُی کُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُوں کُولُولُوں کُلُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُوں کُولُولُوں کُولُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُوں کُولُولُوں کُولُوں کے کہ کُولُوں کُو

خدا تعالی ذات کونہیں پو چھے گا۔اگرتم کوئی برا کام کروگی تو خدا تعالی تم سے اس واسطے درگز رینہ کرے گا کہتم رسول کی بیٹی ہو۔ پس چاہیئے کہتم ہرونت اپنا کام دیکھ کر کیا کرؤ'۔

(ملفوظات جلد سوم صفحه ٣٤٠ جديد ايڌيشن)

پھرآپ فرماتے ہیں: "اہل تقویٰ کے لیے بیشرطُتی کہ وہ غربت اور مسکینی میں اپنی زندگی بسر کرے بیا کہ تقویٰ کی شاخ ہے جس کے ذریعہ ہمیں غضب ناجائز کا مقابلہ کرنا ہے۔ بڑے بڑے عارف اور صدیقوں کے لیے آخری اور کڑی منزل غضب سے ہی بچنا ہے۔ عجب و پندارغضب سے پیدا ہوتا ہے۔ اور ایسا ہی بھی خود غضب عجب و پندارکا نتیجہ ہوتا ہے کیونکہ غضب اس وقت ہوگا جب انسان اپنی نشس کو دوسرے برتر جج ویتا ہے۔ "

(ريورث جلسه سالانه ١٨٩٤ عصفحه ٢٩

آپ فرماتے ہیں: "تم اگر چاہتے ہو کہ آسان پرتم سے خدار اضی ہوتو تم باہم ایسے ایک ہوجاؤ جیسے ایک پیٹ میں سے دو بھائی تم میں سے زیادہ ہزرگ وہی ہے جو زیادہ اپنے بھائی کے گناہ بخشا ہے اور بد بخت ہے وہ جوضد کرتا ہے اور نہیں بخشا سواس کا مجھ میں حصہ نہیں۔ "

(کشتی نوح روحانی خزائن جلد۱۹ صفحه۱۲ ۱۳)

(139

کی ہے کہتم اس قدرتواضع اختیار کرو کہتم میں سے کوئی ایک دوسرے پر فخر نہ کرے، اور کوئی ایک دوسرے پرظلم نہ کرے۔

پھر ایک روایت ہے اسے ہمیں آپس کے معاملات میں بھی پیش نظر رکھنا چاہئے۔حضرت ابو ہریرہ "بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت علیہ نے فرمایا: اللہ کی راہ میں خرچ کرنے سے مال کم نہیں ہوتا اور اللہ تعالی کا بندہ جتنا کسی کومعاف کرتا ہے۔ اللہ تعالی اتنا ہی زیادہ اسے عزت میں بڑھا تا ہے۔ جتنی زیادہ کوئی تواضع اور خاکساری اختیار کرتا ہے اللہ تعالی اتنا ہی اسے بلندم تبہ عطا کرتا ہے۔

(مسلم۔ کتاب البر والصلة باب استحباب العفو والتواضع)

پس ہراحمدی ایک دوسرے کومعاف کرنے کی عادت ڈالے۔اگلے جہان
میں بھی درجات بلند ہورہے ہوں گے اور اللّہ تعالی اس دنیا میں بھی آپ کی عزتیں
بڑھا تا چلا جائے گا۔اللّٰہ تعالی اپنی خاطر کئے گئے کسی فعل کو بھی بغیرا جرکے جانے نہیں
دیا۔

آنخضرت عليلية كي نظر مين مسكينون كامقام

مسكينون كامقام آنخفرت عَلَيْكَ كَى نظر مِين كَتَنَا تَقَاء اس كا ندازه اس حديث الله عند آنخفرت عَلَيْكَ مَن وايت كرت على الله عند آنخفرت عَلَيْكَ من روايت كرت موت كهت بين كه موت كهت بين كه موت كهت بين كه بين كه بين كم ين في رمين في وري سنا مي كه المسلم أخيين في ومن منا مي كم الله عَلَيْكَ كويد عاكرت موت سنا مي كم المسلم أخيين في ومن منا مي الله محص مِسْكِيْنًا وَاَمِنْنِيْ مِسْكِيْنًا وَاحْشُرْنِيْ فِي ذُمْوَةِ الْمَسَاكِيْن ويعن الله محص

مسکینی کی حالت میں زندہ رکھ، مجھے مسکینی کی حالت میں موت دے اور مجھے مسکینوں کے گروہ ہی سے اٹھانا۔

(ابن ماجه كتاب الزهد باب مجالسة الفقراء)

پس ہراحدی کوبھی وہی راہ اختیار کرنی چاہئے ،ان راہوں پر قدم مارنا چاہئے جن پر ہمارے آقاومولی حضرت محم مصطفیٰ علیقے چل رہے ہیں۔ ہراحمدی کواپنے آپ کومسکینوں کی صف میں ہی رکھنے کی کوشش کرنی چاہئے کیونکہ یہی عہد بیعت ہے کہ مسکینی سے زندگی بسر کروں گا۔

ایک روایت میں آتا ہے۔حضرت ابوہریرہ روایت کرتے ہیں کہ جعفر میں ابی طالب مساکین سے بہت محبت کرتے تھے۔ وہ ان سے باتیں کرتے تھے۔ وہ ان سے باتیں کرتے دوان سے باتیں کرتے دینانچہ رسول اللہ علیہ محترت جعفر کوابوالمساکین کی کنیت سے باکارا کرتے تھے۔

(ابن ماجه كتاب الزهد باب مجالسة الفقراء)

حضرت مسيح موعودعليه الصلوة والسلام فرماتے ہيں:-

''اگراللہ تعالی کو تلاش کرنا ہے تو مسکینوں کے دل کے پاس تلاش کرو۔ای لیے پیغیبروں نے مسکینی کا جامہ ہی پہن لیا تھا۔ای طرح چاہیئے کہ بڑی قوم کے لوگ چھوٹی قوم کوہنی نہ کریں اور نہ کوئی ہے کے کہ میرا خاندان بڑا ہے۔اللہ تعالی فرما تا ہے کہ تم میرے پاس جو آؤگے تو بیسوال نہ کروں گا کہ تمہاری قوم کیا ہے۔ بلکہ سوال بیہوگا کہ تمہارا عمل کیا ہے۔ای طرح پیغیبر خدا نے فرمایا ہے اپنی بیٹی سے کہ اے فاطمہ "

(136)

کردےگا۔

سَلَّمًا ﴾ (الفرقان آیت ۱۳) اوررحمان کے بندے وہ بیں جوز مین پرفروتی کے ساتھ چلتے ہیں اور جب جابل ان سے مخاطب ہوتے ہیں تو (جوابًا) کہتے ہیں '' سلام''۔
حضرت ابوسعید خدریؓ روایت کرتے ہیں کہ آنحضورؓ نے فرمایا جس نے اللہ کی خاطر ایک درجہ تواضع اختیار کی اللہ تعالی اس کا ایک درجہ رفع کرے گا یہاں تک کہ اسے علیین میں جگہ دے گا، اور جس نے اللہ کے مقابل ایک درجہ تکتم اختیار کیا تو اللہ تعالی اس کو ایک درجہ تئی درجہ فی درجہ نے گرا دے گا یہاں تک کہ اسے اسفل السافلین میں واضل

(مسند احمد بن حنبل، باقی مسند المکثرین من الصحابة)

ایسے لوگوں کی مجالس سے سلام کہ کراٹھ جانے میں ہی آپ کی بقا، آپ کی
بہتری ہے کیونکہ ای سے آپ کے درجات بلند ہورہے ہیں اور مخالفین اپنی انہی باتوں
کی وجہ سے اسفل السافلین میں گرتے چلے جارہے ہیں۔

پھرحدیث میں آیا ہے: حضرت ابوہریرہ رضی اللّٰدعنہ بیان کرتے ہیں کہ

آنخضرت عَلَيْ فَ فَرَمايا: صدقه وين سے مال منبيں ہوتا اور الله تعالى كابنده جتنا كى كومعاف كرتا ہے الله تعالى اتنائى زياده اسے عزت ميں بڑھا تا ہے۔ جتنى زياده كو كى تواضع اور خاكسارى اختيار كرتا ہے الله تعالى اتنائى اسے بلندمر تبعطا كرتا ہے۔ كو كى تواضع اور خاكسارى اختيار كرتا ہے الله تعالى اتنائى استحباب المعفو و المتواضع) مياذ بن جمار بن مجاشع كے بھائى روایت كرتے ہیں كه رسول الله عليہ مارے درميان خطاب كرتے ہوئے كھڑے وى

اطاعت کرنانہیں چاہتااس نے بھی تکبر سے ایک حصد لیا ہے۔ اور وہ جوخدا کے مامور اور مُرسل کی باتوں کوغور سے نہیں سنتااور اس کی تحریروں کوغور سے نہیں پڑھتااس نے بھی تکبر سے ایک حصد لیا ہے۔ سو کوشش کرو کہ کوئی حصہ تکبر کائم میں نہ ہوتا کہ ہلاک نہ ہوجا وُتا تم اپنے اہل وعیال سمیت نجات پاؤ۔ خدا کی طرف جھکواور جس قدر دنیا میں کسی سے محبت ممکن ہے تم اس سے کرواور جس قدر دنیا میں کسی سے انسان ڈرسکتا ہے تم اپنے خدا سے ڈرو۔ پاک دل ہوجا وَاور پاک ارادہ اور غریب اور مسکین اور بے شرتائم پر رحم ہو۔''

(نزول المسيح روحانی خزان جلد ۱۸ منح کفروتی اور المسيح روحانی خزان جلد ۱۸ مند الموری ا

(135)

ہوجادے اس کے لئے رُوحانی موت ہے۔ میں یقیناً جانتا ہوں کہ یہ بیاری قبل سے بھی بڑھ کر ہے۔ متلبر شیطان کا بھائی ہو جاتا ہے۔ اس لئے کہ تکبر ہی نے شیطان کو ذلیل وخوارکیا۔ اس لئے مومن کی بیشرط ہے کہ اس میں تکبر نہ ہو بلکہ اکسار، عاجزی، فروتی اس میں پائی جائے اور بی خدا تعالیٰ کے ماموروں کا خاصہ ہوتا ہے ان میں حدورجہ کی فروتی اور انکسار ہوتا ہے اور سب سے بڑھ کر آنخضرت علیا ہے ماموروں کا خاصہ ہوتا ہے ان میں حدورجہ آپ کے ایک خاوم سے بوچھا گیا کہ تیرے ساتھ آپ کا کیا معاملہ ہے۔ اس نے کہا کہ تی تو یہ ہے کہ مجھ سے زیادہ وہ میری خدمت کرتے ہیں۔ (السلم ہے مل علی محملہ وَ علی ال محمّد وَ بارک وسلم)".

(ملفوظات جلد چهارم صفحه ۴۳۸ ۴۳۷ جدید ایڈیشن)

# تكبرخدا تعالى كى نگاه ميں سخت مكروہ ہے

پھرآپ فرماتے ہیں: '' سسمیں اپنی جماعت کو نصیحت کرتا ہوں کہ تکبر سے بچو کیونکہ تکبر ہمارے خداوند ذوالجلال کی آنکھوں میں سخت مکروہ ہے۔ مگرتم شاید نہیں سمجھوگے کہ تکبر کیا چیز ہے۔ پس مجھ سے بچھ کو کہ میں خدا کی روح سے بولتا ہوں۔ ہرایک شخص جوا پنے بھائی کواس لئے حقیر جانتا ہے کہ وہ اس سے زیادہ عالم یا زیادہ عظمندیا زیادہ ہنر مند ہے وہ متنکبر ہے کیونکہ وہ خدا کو سرچشمہ عقل اور علم کا نہیں سمجھتا ور ایس نے چیز قرار دیتا ہے۔ کیا خدا قادر نہیں کہ اُس کو دیوانہ کردے اور اس کے اُس بھائی کو جس کو وہ چیوٹا سمجھتا ہے اس سے بہتر عقل اور علم اور ہنر دے دے۔ ایسا ہی وہ شخص جوا ہے کسی مال یا جاہ و حشمت کا تصور کرکے اپنے بھائی کو حقیر سمجھتا ہے وہ بھی

متكبرہے كيونكدوه اس بات كوبھول گياہے كه بيرجاه وحشمت خدانے ہى أس كودى تقى اور وہ اندھاہے اور وہ نہیں جانتا کہ وہ خدا قاورہے کہ اس پرایک الی گروش نازل کرے کہ وہ ایک دم میں اسفل السافلین میں جارٹے اور اس کے اس بھائی کوجس کو وہ حقیر سمجھتا ہے اس سے بہتر مال ودولت عطا کردے۔ابیا ہی وہ خص جوابی صحت بدنی برغر ورکرتا ہے یا اپنے حسن اور جمال اور قوت اور طاقت پر نازاں ہے اور اپنے بھائی کا ٹھٹھے اور استہزاء سے حقارت آمیز نام رکھتا ہے اوراُس کے بدنی عیوب لوگوں کوسنا تا ہے وہ بھی متكبر ہے اور وہ اس خدا ہے بے خبر ہے كما يك دم ميں اس برايے بدني عيوب نازل کرے کہاس بھائی ہےاس کو بدتر کردےاوروہ جس کی تحقیر کی گئی ہےا یک مدت دراز تک اس کے قوی میں برکت دے کہ وہ کم نہ ہوں اور نہ باطل ہوں کیونکہ وہ جو حیا ہتا ہے کرتا ہے۔ابیائی وہ مخص بھی جواپنی طاقتوں پر بھروسہ کر کے دعا ما تکنے میں ست ہے وہ بھی متکبر ہے کیونکہ تو توں اور قدرتوں کے سرچشمہ کو اُس نے شناخت نہیں کیا اور اینے تئیں کچھ چیز سمجھا ہے۔ سوتم اے عزیز و! ان تمام با توں کو یا در کھوا بیا نہ ہو کہ تم کسی پہلو سے خدا تعالیٰ کی نظر میں متکبر گھر جا وَاورتم کوخبر نہ ہو۔ ایک شخص جوایے ایک بھائی کے ایک غلط لفظ کی تکبر کے ساتھ تھیج کرتا ہے اس نے بھی تکبر سے حصہ لیا ہے۔ایک شخص جو اینے بھائی کی بات کوتواضع سے سنمانہیں جا ہتا اور مند پھیر لیتا ہے اُس نے بھی تکبر سے حصدلیا ہے۔ایک غریب بھائی جواس کے یاس بیٹھا ہےاوروہ کراہت کرتا ہے اس نے بھی تکبرے حصدلیا ہے۔ایک شخص جودعا کرنے والے کو شخصے اور ہنسی سے دیکھتا ہے اس نے بھی تکبر سے ایک حصہ لیا ہے۔ اور وہ جو خدا کے مامور اور مُرسل کی پورے طور پر

(132) •

ظلمتوں سے نجات و ہے سکتی ہے وہ آسان سے ہی آتی ہے اور انسان ہر وفت آسانی روشنی کا محتاج ہے۔ آ کھ بھی و کھ نہیں سکتی جب تک سورج کی روشنی جوآ سان سے آتی ہے نہآئے۔ای طرح باطنی روشنی جو ہرایک قتم کی ظلمت کو دورکرتی ہے اوراس کی بجائے تقوی اور طہارت کا نور پیدا کرتی ہے آسان ہی ہے آتی ہے۔ میں سیج سی کہتا ہوں کہ انسان کا تقوی ،ایمان ،عبادت،طہارت سب کچھ آسان ہے آتا ہے۔اور بیہ خداتعالیٰ کے فضل پرموقوف ہے وہ جا ہے تواس کو قائم رکھے اور حیا ہے تو دور کردے۔ پس سچی معرفت ای کا نام ہے کہ انسان اینے نفس کومسلوب اور لاشکی محض مستمجے اور آستانۂ الوہیت برگر کر انکسار اور عجز کے ساتھ خدا تعالیٰ کے فضل کوطلب کرے۔اوراس نورمعرفت کو مائگے جوجذبات نفس کوجلا ویتاہےاورا ندرایک روشنی اور نیکیوں کے لئے قوت اور حرارت پیدا کرتا ہے۔ پھرا گراس کے فضل ہے اس کو حصال جاوے اور کسی وقت کسی قتم کابسط اور شرح صدر حاصل ہوجاوے تواس پر تکبراور نازنہ کرے بلکہاس کی فروتنی اور انکسار میں اور بھی ترقی ہو کیونکہ جس قدروہ اینے آپ کو لاشئ سمجھے گاای قدر کیفیات اور انوار خدا تعالی ہے اتریں گے جواس کوروشنی اور قوت پہنچا ئیں گے۔اگرانسان پیعقیدہ رکھے گا توامید ہے کہاللہ تعالیٰ کے فضل ہے اس کی اخلاقی حالت عمدہ ہو جائے گی۔ دنیا میں اپنے آپ کو پچھ سمجھنا بھی تکبر ہے اور یہی حالت بنادیتا ہے۔ پھرانسان کی بیرحالت ہوجاتی ہے کہ دوسرے پرلعنت کرتا ہے اور ایے حقیر سمجھتاہے''۔

(ملفوظات جلدچہارم صفحه۲۱۳۲۲۱۲ جدید ایڈیشن) پھرآپ فرماتے ہیں: "تکتر بہت خطرناک بیاری ہے جس انسان میں یہ پیدا

کی طرف بھی توجہ دینی جاہئے۔ اوران سے بچو۔ بعض لوگ دو جاردن نماز پڑھ کے سجھتے ہیں کہ ہم بڑے نیک ہو گئے ہیں۔ چہرے پر عجیب قتم کی سنجید گی کے ساتھ رعونت بھی طاری ہوجاتی ہے۔اورآ پ نے بعض دفعہ بعض جبۃ پوشوں کودیکھا ہوگا کہ ہاتھ میں تشبیج لے کرمسجدوں سے نکل رہے ہوتے ہیں۔ان کی گردن پر ہی فخر اورغرورنظر آرہا ہوتا ہے۔شکر ہے،اللہ تعالی کابہت بہت شکر ہے کہ جماعت احمد بیا سے جبہ پوشوں سے یاک ہے۔ پھر حج کرکے آتے ہیں اتنا پروپیگنڈہ اس کا ہور ہا ہوتا ہے کہ انتہانہیں۔ ایسے لوگوں کے دکھاوے کے روزے ہوتے ہیں اور دکھاوے کا حج ہوتاہے۔صرف بڑائی جمانے کے لئے بیسب ہوتاہے کہ لوگ کہیں کہ فلا بڑا نیک ہے۔بڑے روزے رکھتا ہے، حاجی ہے، بہت نیک ہے۔ بیسب دکھاوے تکبر کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں یا دکھاوے کی وجہ سے تکبر پیدا ہو جاتا ہے۔ پھرآپ نے فرمایا کہ بعض لوگ اپنی ذات بات کی وجہ سے تکبر کررہے ہوتے ہیں کہ ہماری ذات بہت او قی ہے۔فلال تو تمی کمین ہے، وہ جارا کہاں مقابلہ کرسکتا ہے۔ تو حضرت اقدس نے فر مایا کہ تکبر کی گئ فشمیں ہیں جو تہمیں خدا تعالیٰ کی معرفت سے دور لے جاتی ہیں ،اس کے قرب سے دور لے جاتی ہیں اور پھرآ ہستہ آ ہستہ انسان شیطان کی جھولی میں گرجا تا ہے۔ پھرآ ہے فرماتے ہیں:

" پس میرے نزویک پاک ہونے کا بیعدہ طریق ہے اور ممکن نہیں کہ اس سے بہتر کوئی اور طریق مل سکے کہ انسان کسی قتم کا تکبر اور فخر ننہ کرے۔ ناملمی نہ خاندانی نہ مالی۔ جب خدا تعالی کسی کو آئھ عطا کرتا ہے تو وہ ویکھ لیتا ہے کہ ہرایک روشنی جوان

(130)

یاکسل ہے تو تم الی چیز نہیں ہو کہ قبول کے لائق ہو۔ ایسانہ ہو کہ تم صرف چند ہا توں کو لئے کہ لئے تاہے کہ لئے تین دھو کہ دو کہ جو پچھ ہم نے کرنا تھا کرلیا ہے۔ کیونکہ خدا چاہتا ہے کہ تہاری ہستی پر پوراپوراانقلاب آ وے۔اور وہ تم سے ایک موت مانگتا ہے جس کے بعد وہم ہیں زندہ کرے گا'۔

(کشتی نوح روحانی خزائن جلد۱۹ صفحه۱۲)

تكبراورشيطان كالهراتعلق ہے

حضرت مسیح موعودعلیہ السلام فرمارہے ہیں کہ بعض بنیادی چیزیں ہیں اوران

رب العالمین ہوں، کبریائی میری ہے، اس کوشلیم کرو، عاجزی دکھاؤ۔ اگر ان حدود ہے باہر نکلنے کی کوشش کرو گے تو عذاب میں مبتلا کئے جاؤ کے۔ اگر رائی کے دانے کے برابر بھی تکبر ہے تو عذاب تمہارا مقدر ہے لیکن ساتھ ہی بیخوشنجری بھی دے دی کہا گر ذرہ بحر بھی تہارے اندرا کیان ہے تو مئیں تمہیں آگ کے عذاب سے بچالوں گا۔ جیسا کہ حدیث میں آیا ہے۔

حضرت عبدالله رضی الله عنه ہے روایت ہے که رسول الله علی نے فر مایا: جس کے دل میں رائی کے دانے کے برابر بھی تکبر ہوگا وہ جنت میں داخل نہیں ہوگا۔اور جس کے دل میں رائی کے دانے کے برابر بھی ایمان ہوگا وہ آگ میں داخل نہ ہوگا۔

(سنن ابن ماجه كتاب المقدمه)

حضرت اقدس میچ موعود علیه الصلوة والسلام فرماتے ہیں: '' میں پچ کچ کہتا ہوں کہ قیامت کے دن شرک کے بعد تکبر جیسی اور کوئی بلانہیں۔ بیا یک الی بلا ہے جو دونوں جہان میں انسان کورسوا کرتی ہے۔ خدا تعالیٰ کا رحم ہرایک موحد کا تدارک کرتا ہے گرمتنگر کا نہیں۔ شیطان بھی موحد ہونے کا دم مارتا تھا گر چونکہ اس کے سرمیں تکبر تھا اور آ دم کو جوخدا تعالیٰ کی نظر میں پیارا تھا جب اس نے تو بین کی نظر سے دیکھا اور اس کی کئتہ چینی کی اس لئے وہ مارا گیا اور طوق لعنت اس کی گردن میں ڈالا گیا۔ سو پہلا گناہ جس سے ایک شخص ہمیشہ کیلئے ہلاک ہوا تکبر ہی تھا۔''

(آنینه کمالات اسلام. روحانی خزانن جلد ۵ صفحه ۵۹) پر فرماتے ہیں: "اگرتمبارے کی پہلومیں تکبر ہے یاریاہے یاخود پسندی ہے

(128)

(129)

میں سے ہرایک کو اس کا بھر پورحصہ ملے گا۔

(صحیح مسلم کتاب البحنة وصفة نعمها واهلها) الله کرے که براحمدی عاجزی، مسکینی اورخوش خلقی کی را بول پر چلتے ہوئے الله تعالیٰ کی رحم کی نظر حاصل کرنے والا ہو، الله تعالیٰ کی جنت میں جانے والا ہواور ہرگھر تکبر کے گناہ سے پاک ہو۔

ایک حدیث میں آتا ہے۔ حضرت ابوسعید خدری اور حضرت ابوہریہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: عزت اللہ تعالیٰ کالباس اور کبریائی اس کی چاور ہے۔اللہ تعالیٰ فرماتا ہے پس جوکوئی بھی انہیں مجھ سے چھنے کی کوشش کرے گامیں اسے عذاب دوں گا۔

(صحيح مسلم كتاب البر والصلة)

## متكبر ہرگز جنت میں داخل نہیں ہوگا

پس تکبر آخر کارانسان کوخدا کے مقابل پر کھڑا کردیتا ہے۔ جب خدا کاشریک بنانے والے کواللہ تعالی نے کہا ہے کہ معانی نہیں کروں گا تو پھر جوخود خدائی کا دعویدار بن جائے اس کی کس طرح بخشش ہو سکتی ہے۔ یہ تکبر ہی تھا جس نے مختلف وقتوں میں فرعون صفت لوگوں کو پیدا کیا اور پھرا یے فرعونوں کے انجام آپ نے پڑھے بھی اوراس زمانہ میں دیکھے بھی۔ یہ بڑا خوف کا مقام ہے۔ ہراحمدی کوادنی سے تکبر سے بھی بچنا چاہئے کیونکہ یہ پھر پھیلتے پوری طرح انسان کو اپنی لیٹ میں لے لیتا ہے۔ واضح کردیا ہے کہ یہ میری چا در ہے، میں اللہ تعالی نے ہمیں یہ وارنگ دے دی ہے، واضح کردیا ہے کہ یہ میری چا در ہے، میں

بچو کیونکہ تکبر نے ہی شیطان کواس بات پراکسایا کہ وہ آ دم کو بجدہ نہ کرے۔ دوسرے حرص سے بچو کیونکہ حرص نے ہی آ دم کو درخت کھانے پراکسایا۔ تیسرے حسد سے بچو کیونکہ حسد کی وجہ سے ہی آ دم کے دوبیٹوں میں سے ایک نے اپنے بھائی کوئل کر دیا تھا۔

کیونکہ حسد کی وجہ سے ہی آ دم کے دوبیٹوں میں سے ایک نے اپنے بھائی کوئل کر دیا تھا۔

(قشیریہ باب الحسد صفحہ ۵۹)

پھر حدیث ہے۔ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ آئخضرت علیہ نے فرمایا: جس کے دل میں ذرہ بھر بھی تکبر ہوگا اللہ تعالی اس کو جنت میں نہیں داخل ہونے دے گا۔ ایک شخص نے عرض کیا یارسول اللہ! انسان چاہتا ہے کہ اس کا کیٹر ااچھا ہو، جوتی اچھی ہوا ورخوبصورت لگے۔ آپ نے فرمایا: بید تکبر نہیں۔ آپ نے فرمایا: اللہ تعالی جیس ہے، جمال کو پہند کرتا ہے، یعنی خوبصورتی کو پہند کرتا ہے۔ تکبر دراصل بیہ ہے کہ انسان حق کا افکار کرنے لگے، اوگوں کو ذکیل سمجھے، ان کو حقارت کی نظر سے دراصل بیہ کے کہ انسان حق کا افکار کرنے لگے، اوگوں کو ذکیل سمجھے، ان کو حقارت کی نظر سے دیکھے اور ان سے بری طرح پیش آئے۔

(صحیح مسلم کتاب الایمان باب تحریم الکبر وبیانه)

پھرایک روایت میں آتاہے حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں که رسول الله

علیہ نے فرمایا: دوزخ اور جنت کی آپس میں بحث اور تکرار ہوگئ ۔ دوزخ نے کہا که

محصیں بڑے بڑے جابر اور متکبر داخل ہوتے ہیں اور جنت کہنے گئی کہ مجھ میں کمزور

اور سکین داخل ہوتے ہیں۔اس پراللہ تعالی نے دوزخ کوفر مایا کہ تو میرے عذاب کی

مظہر ہے ۔ جے میں چاہتا ہوں تیرے ذریعہ عذاب ویتا ہوں۔اور جنت سے کہا تو

میری رحمت کی مظہر ہے جس پرمین چاہوں تیرے ذرایعہ حرم کرتا ہوں۔اور تم دونوں

126)

(127

خودان سے کیا ہوتا ہے، باپول کے سامنے کھڑے ہوجاتے ہیں۔اور پھرا یک وقت میں جاکر جب باپ اپنی کمزوری کی عمر کو پنچتا ہے تو اس سے خاص طور پر بدلے لیتے ہیں۔ تو اس طرح ایسے متکبرانہ ذہن کے مالکوں کی اپنے دائرہ اختیار میں مثالیں ملتی رہتی ہیں۔ مختلف دائرے ہیں معاشرے کے۔ایک گھر کا دائرہ اور اس سے باہر ماحول کا دائرہ ۔اپنے اپنے دائرے میں اگر جائزہ لیس تو تکبر کی بیمثالیں آپ کو ملتی چلی جائیں گ

پھراس کی انتہااس دائرے کی صورت میں نظر آتی ہے جہاں بعض قومیں اور ملک اور حکومتیں اپنے تکبر کی وجہ سے ہرایک کو اپنے سے بچے سمجھ رہی ہوتی ہیں۔
اور غریب قوموں کو ،غریب ملکوں کو اپنی جوتی کی نوک پررکھا ہوتا ہے۔ اور آج دنیا میں فساد کی بہت بڑی وجہ یہی ہے۔ اگریہ تکبرختم ہوجائے تو دنیا سے فساد بھی مٹ جائے۔
لیکن ان متنکر قوموں کو بھی ،حکومتوں کو بھی پیٹنیس ہے کہ اللہ تعالیٰ جب تکبر کرنے والوں کے غرورا در تکبر کوتو ٹر تا ہے تو پھران کا بچھ بھی پیٹنیس گنا کہ وہ کہاں گئے۔

الله تعالی قرآن شریف میں فرماتا ہے: ﴿ فَلَا تُصَعِّدُ خَدُدکَ لِلنَّاسِ
وَلَاتَ مُسْسِ فِی الْاَرْضِ مَوَحًا لِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾
(لقمان آیت ۱۹) \_ اس کا ترجمہ بیہ ہے : اور (نخوت سے) انسانوں کے لئے اپنے گال
نہ پُھلا اور زمین میں یونہی اکڑتے ہوئے نہ پھر \_ الله کی تکبر کرنے والے (اور)
فخر ومیابات کرنے والے کو پہندئیں کرتا \_

جیسا کہاس آیت ہے بھی ظاہر ہے اللہ تعالیٰ ہمیں فرمار ہاہے کہ یونہی اپنے

گال پھلاکر، تکبرکرتے ہوئے نہ پھرو۔ تکبرکرنے والوں کا ایک خاص انداز ہوتا ہے اورگردن اکڑا کر پھرنا اللہ تعالیٰ کو بالکل پندنہیں۔ بعض لوگوں کی عادت ہوتی ہے کہ ایپ سے کم درجہ والوں کے سامنے اکر دکھارہے ہوتے ہیں اور اپنے سے اوپروالے کے سامنے بچھتے چلے جاتے ہیں۔ تو ایسے لوگوں میں منافقت کی برائی بھی ظاہر ہورہی ہوتی ہے۔ تو یہ تکبر جو ہے بہت کی اخلاقی برائیوں کا باعث بن جاتا ہے اور نیکی میں ترقی میں ترقی کے راستے آ ہستہ آ ہستہ بالکل بند ہوجاتے ہیں۔ اور پھردین سے بھی دور ہوجاتے ہیں، نظام جماعت سے بھی دور ہوجاتے ہیں۔ اور جیسے جیسے ان کا تکبر بروھتا ہے ویسے ویسے وہ اللہ اور رسول کے قرب سے ،اس کے فضلوں سے بھی دور سے جاتے ہیں۔

ایک حدیث میں آتا ہے۔ حضرت جابر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ آتخضرت علیا ہے فرمایا: قیامت کے دن تم میں سے سب سے زیادہ مجھے مجبوب اور سب سے زیادہ میرے قریب وہ لوگ ہوں گے جوسب سے زیادہ ایکھا خلاق والے ہوں گے۔ اور تم میں سے زیادہ معنوض اور مجھ سے زیادہ دوروہ لوگ ہوں گے جو شو ٹاریعنی منہ پھٹ ، بڑھ بڑھ کر با تیں بنانے والے ہیں، متشد قی یعنی منہ پھلا کھلا کر با تیں کرنے والے اور مُتْفَیْ ہے تی ہوگوں پر تکبر جتلانے والے ہیں۔ صحابہ نے عرض کیایارسول اللہ! شرشار اور متشد قی کے کہتے ہیں۔ می ایک کہتے ہیں۔ آپ نے فرمایا: مُنْفَیْ ہی متشبرانہ با تیں کرنے والے کو کہتے ہیں۔

(ترمذی ابواب البر والصلة باب فی ممالی الاخلاق)
ایک اور حدیث ہے حضرت ابن مسعود رضی الله عنه بیان کرتے ہیں،
آنخضرت علیہ فے فرمایا: تین باتیں ہرگناہ کی جڑ ہیں ان سے بچناچاہئے۔ تکبرسے

قامت میں پہاڑوں کی بلندی تک پہنچ سکتا ہے۔

جیما کہ اس آیت سے صاف ظاہر ہے انسان کی تو کوئی حیثیت ہی نہیں ہے۔ کس بات کی اکر فول ہے۔ بعض لوگ اینے آپ کو بادشاہ وفت سمجھ رہے ہوتے ہیں،اینے دائرہ سے باہر نکلنانہیں جائے۔اوراینے دائرے میں بیٹھے مجھ رہے ہوتے ہیں کہ ہم بڑی چیز ہیں۔اس کی مثال اس وفت مَیں ایک چھوٹے سے چھوٹے دائرہ کی دیتا ہوں، جوایک گھریلومعاشرے کا دائرہ ہے، آپ کے گھر کا ماحول ہے۔ بعض مرد اینے گھر میں اینے بیوی بچوں کے ساتھ ایسا ظالمانہ سلوک کررہے ہوتے ہیں کہ روح کانپ جاتی ہے ۔بعض بچیال معتی ہیں کہ ہم بچین سے اپنی بلوغت کی عمر کو پہنچ چکی ہیں اوراب ہم سے برداشت نہیں ہوتا۔ ہارے باب نے ہماری مال کے ساتھ اور ہمارے ساتھ ہمیشہ ظلم کارویہ رکھاہے۔ باپ کے گھر میں داخل ہوتے ہی ہم سہم کرایے ممروں میں چلے جاتے ہیں مجھی باپ کے سامنے ہماری ماں نے یا ہم نے کوئی بات کہدوی جو اس کی طبیعت کے خلاف ہوتو ایسا ظالم باپ ہے کہ سب کی شامت آ جاتی ہے۔تو یہ تکبر ہی ہے جس نے ایسے بایوں کواس انتہا تک پہنچادیا ہے اور اکثر ایسے لوگوں نے اپنارویة باہر بڑاا جھار کھا ہوتا ہے اور لوگ باہر تمجھ رہے ہوتے ہیں کہان جیسا شریف انسان ہی کوئی نہیں ہے۔اور باہر کی گواہی ان کے حق میں ہوتی ہے۔بعض ایسے بھی ہوتے ہیں جوگھر کے اندراور باہرایک جیسار و بیا پنائے ہوئے ہوتے ہیں ان کا توسب کچھ ظاہر ہو جاتا ہے ۔توایے برخلق اورمتکبرلوگوں کے بیچ بھی،خاص طور پراڑ کے جب جوان ہوتے ہیں تو اس ظلم کے ردِّ عمل کے طور پر جواُن بایوں نے ان بچوں کی ماں یا بہن یا

اورسوائے عبادالرحمٰن کے کہ وہ عمو ماً اللہ تعالیٰ کے خاص بندے ہوتے ہیں،عبادت گزار ہوتے ہیں،اس حملہ سے بیجے رہتے ہیں۔اس کے علاوہ عموماً تکبر کا ہی بیذر بعد ہے جس کے ذریعہ شیطان انسان کواپئی گرفت میں لینے میں کامیاب ہوجا تاہے۔ بیایک الی چیز ہے جس کومعمولی نہیں سمجھنا چاہئے ۔ کہ ہم نے بیعت کرتے ہوئے شرط تسلیم کرلی کہ تکبرنہیں کریں گے بخوت نہیں کریں گے، اس کو بکلی چھوڑ دیں گے۔ بیا تنا آسان کامنہیں ہے۔اس کی مختلف قشمیں ہیں ،مختلف ذریعوں سے انسانی زندگی پر شیطان حملہ کرتار ہتا ہے۔ بہت خوف کا مقام ہے۔اصل میں تو اللہ تعالیٰ کافضل ہی ہوتو اس سے بچا جاسکتا ہے۔اس کئے حضرت مسج موعود علیہ الصلوٰ ۃ والسلام نے اللہ تعالیٰ کے فضلوں کو حاصل کرنے کے لئے بھی اس ساتویں شرط میں ایک راستہ رکھ دیا۔ فرمایا جبتم تکبر کی عادت کوچھوڑ و گے تو جوخلا پیدا ہوگا اس کوا گر عاجزی اور فروتنی ہے پُر نہ کیا تو تکبر پھر حملہ کرے گا۔اس لئے عاجزی کواپناؤ کیونکہ یہی راہ اللہ تعالیٰ کو پیند ہے۔ آپ نے خود بھی اس عاجزی کواس انتہاءتک پہنچا دیا جس کی کوئی مثال نہیں۔ تبھی تو الله تعالى نے خوش موكرآ بكوالها مأفر مايا كه "تيرى عاجزاندرا بين اس كو پيندآ كيں "-تو ہمیں جوآپ کی بیعت کے دعویدار ہیں ،آپ کوامام الزمان مانتے ہیں ،کس حد تک اس خُلق کواپنانا جاہئے ۔انسان کی تواپنی ویسے بھی کوئی حیثیت نہیں ہے کہ تکبر دکھائے اوراكرُ تا پھرے۔قرآن شريف ميں الله تعالى فرما تاہے: ﴿ وَلَا تَهِ مُش فِي الْأَرْض مَسرَحُسا. إنَّكَ لَسنْ تَسخْسرِقَ الْآرْضَ وَلَنْ تَبْلُعَ الْمِجِبَالَ طُولًا ﴾. (بني اسرائيل آيت ٣٨) اورزيين مين اكر كرنه چل يونو يقييناً زمين كو بهار ننبيل سكتا اورنه

(123

## ساتويس شرط بيعت

'' یہ کہ تکبراور نخوت کو بھلی حچھوڑ دے گااور فروتن اور علی علی علی علی عام کے عام کی سے عام کی اور سکینی سے عام کی اور سکی کی سے خردے گا''۔

# شرک کے بعد تکبرجیسی کوئی بلانہیں

شیطان چونکه تکبر دکھانے کے بعد سے ابتدا سے ہی یہ فیصله کر چکا تھا کہ میں اپنی ایڑی چوٹی کا زور لگاؤں گااور عبادالرحمٰن نہیں بننے دوں گااور مختلف طریقوں سے اس طرح انسان کو اپنے جال میں پھنساؤں گا کہ اس سے نیکیاں سرز داگر ہو بھی جائیں تو وہ اپنی طبیعت کے مطابق ان پر گھمنڈ کرنے گے اور بینخوت اور بیا گھمنڈ انسان کو آہتہ آہتہ آہتہ کم کر طرف لے جائے گا۔ بی تکبر آخر کا راس کو اس نیکی کے ثواب سے محروم کردے گا۔ تو کیونکہ شیطان نے پہلے دن سے ہی بیہ فیصلہ کرلیا تھا کہ وہ انسان کو راہ راست سے بھٹکائے گااور اس نے خور بھی تکبر کی وجہ سے ہی اللہ تعالی کے حکم کا انکار کیا تھا اس لئے یہی وہ حربہ ہے جو شیطان مختلف حیلوں بہانوں سے انسان پر آزما تاہے کیا تھا اس لئے یہی وہ حربہ ہے جو شیطان مختلف حیلوں بہانوں سے انسان پر آزما تاہے

خدا تعالی کافضل اسکی دیگیری کرے گا اور وہ اس مقام پر ہوگا کہ خدا اس سے راضی ہوگا اور وہ اپ بلکہ لا پر واہی کے ساتھ ہوگا اور وہ اپنی زندگی بسر کی ہے تو پھر اس کا انجام خطرناک ہے۔ اسلئے بیعت کرتے وقت بیہ فیصلہ کر لینا چاہئے کہ بیعت کی کیا غرض ہے اور اس سے کیا فائدہ حاصل ہوگا۔ اگر فیصلہ کر لینا چاہئے کہ بیعت کی کیا غرض ہے اور اس سے کیا فائدہ حاصل ہوگا۔ اگر مصل دنیا کی خاطر ہے تو ب فائدہ ہے لیکن اگر دین کیلئے اور اللہ تعالیٰ کی رضا کے محض دنیا کی خاطر ہے تو ب فائدہ والی ہے اور ایٹ ہے ہوتے ایس بیعت مبارک اور اپنی اصل غرض اور مقصد کو ساتھ رکھنے والی ہے جس سے ان فوائد اور منافع کی پوری امید کی جاتی ہے جو بچی بیعت سے حاصل ہوتے ہیں'۔

(ملفوظات جلد ششم صفحه 142)

اللہ تعالیٰ ہمیں حضرت اقد س سے موعود علیہ السلام کو اس زمانے کا امام ول کی گہرائیوں سے قبول کرنے کی تو فیق عطافر مائے۔جس در داور تو جہ سے آپ نے اللہ اور اس کے رسول عظیم کے حکومت کو دنیا پر قائم کرنے کیلئے اپنی جماعت تیار کرنا چاہتے ہیں اور جس در دسے نصیحت فرمائی ہے اللہ تعالیٰ ہمیں ویباہی بناد ب اور جن شرا لکا پر آپ نے ہم سے عہد بیعت لیا ہے انکی ہم کمل پابندی کرنے والے ہوں۔ اور ان پر عمل کرنے والے ہوں اور ہمیشہ انکو اپنے سامنے رکھنے والے ہوں۔ اور ان پر عمل کوئی فعل ہمیں حضرت اقد س سے موعود علیہ السلام کی تعلیم کے ہوں۔ ہمارا کوئی عمل کوئی فعل ہمیں حضرت اقد س سے موعود علیہ السلام کی تعلیم کے خلاف چلتے ہوئے طرح گھرانے والا نہ ہوا ور ہمیشہ اپنا محاسبہ کرنے والے ہوں۔ اللہ تعالیٰ ہماری مدوفر مائے۔ آج اللہ تعالیٰ کے فعل سے وعا کے بعد اب یہ جلسہ اللہ تعالیٰ ہماری مدوفر مائے۔ آج اللہ تعالیٰ کے فعل سے وعا کے بعد اب یہ جلسہ اللہ تعالیٰ ہماری مدوفر مائے۔ آج اللہ تعالیٰ کے فعل سے وعا کے بعد اب یہ جلسہ اللہ تعالیٰ ہماری مدوفر مائے۔ آج اللہ تعالیٰ کے فعل

اپنے اختتام کو پہنچے گا اس جلسہ کی برکات اور فیوض سے آپ سارا سال بلکہ زندگ

بھر فا کدہ اٹھانے والے ہوں۔ اللہ تعالی ہماری نسلوں میں بھی اللہ، اسکے رسول

علیہ مسیح موعود علیہ السلام اور خلافت سے محبت کا تعلق قائم رکھے۔اللہ تعالی

ہماری بچپلی کمزوریوں اور گنا ہوں کی پردہ پوشی فرماتے ہوئے ہمیں معاف فرمائے

اور جمیں محض اور محض اپنے فضل سے اپنے پیاروں کی جماعت میں شامل رکھے۔

اے خدا تو غفور رحیم ہے۔ہمارے گناہ معاف فرما۔ہم پر رحم فرما۔ اپنی مغفرت
اور جمت کی چا ور میں ڈھانپ لے۔ہمیں بھی اپنے سے جدانہ کرنا۔

آمین بیاد ب العالمین۔

(از اختتامی خطاب برموقعه جلسه سالانه جرمنی ۲۴۰ اگست۲۰۰۳)

\_\_\_\_\_

راہوں سےاسے تلاش کرتاہے''۔

(ملفوظات جلد سوم صفحه 102.102.جديد ايڈيشن)

پھرآپ فرماتے ہیں:

'' ﴿ قُلُ إِنْ كُونَتُهُمْ تُعِجِبُوْنَ اللّٰهَ فَاتَبِعُوْنِي يُحْبِبُكُمُ اللّٰهُ ﴾ (1)

الله تعالی کے خوش کرنے کا ایک یہی طریق ہے کہ آنخضرت عظیمہ کی گئی الله فرمانبرداری کی جاوے۔ دیکھا جاتا ہے کہ لوگ طرح طرح کی رسومات میں گرفتار ہیں۔ کوئی مرجاتا ہے توضم تم کی بدعات اور رسومات کی جاتی ہیں حالانکہ چاہئے کہ مردہ کے حق میں دعا کریں۔ رسومات کی بجا آوری میں آنخضرت عظیمہ کی صرف مخالفت ہی نہیں ہے بلکہ ان کی جنگ بھی کی جاتی ہے اور وہ اس طرح سے کہ گویا آخضرت عظیمہ کے کلام کوکافی نہیں سمجھا جاتا۔ اگر کافی خیال کرتے تو اپنی طرف سے رسومات کے گھڑنے کی کیوں ضرورت بڑتی''

(ملفوظات جلد سوم صفحه316 جديد ايڈيشن)

#### پھرآپ فرماتے ہیں:

'' یہ چندروزہ دنیا تو ہر حال میں گذرجاوے گی خواہ تنگی میں گذر ہے خواہ فراخی میں گذر ہے خواہ فراخی میں گرآ خرت کا معاملہ بڑا سخت معاملہ ہے وہ ہمیشہ کا مقام ہے اور اس کا انقطاع نہیں ہے۔ پس اگر اس مقام میں وہ ای حالت میں گیا کہ خدا تعالیٰ سے انقطاع نہیں گیا کہ خدا تعالیٰ سے اسے صفائی کرلی تھی اور اللہ تعالیٰ کا خوف اس کے دل پرمستولی تھا اور وہ معصیت سے تو بہ کرکے ہرا یک گناہ سے جس کو اللہ تعالیٰ نے گناہ کرکے پکارا ہے بیتار ہا تو

(۱) آل عمران آیت ۳۲

حضرت اقدس مسيح موعو دعليه السلام فرماتے ہيں:

" ویکھواللہ تعالی قرآن شریف میں فرما تا ہے ﴿ قُلْ إِنْ کُنْتُمْ تُعِجبُوْنَ الله الله فَاتَبِعُوْنِی یُحْبِبْکُمُ اللّٰهُ ﴿ خدا کے محبوب بننے کے واسطے صرف رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی ہی ایک راہ ہے اور کوئی دوسری راہ نہیں کہتم کو خدا ہے ملا دے۔ انسان کا مدعا صرف اس ایک واحد لاشریک خدا کی تلاش ہونا چاہئے۔ شرک اور بدعت سے اجتناب کرنا چاہئے۔ رسوم کا تالع اور ہواوہوں کا مطبع نہ بنا چاہئے۔ دیکھو میں پھر کہتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تھی راہ کے سوا اور کی طرح انسان کا میاب نہیں ہوسکتا۔

ہارا صرف ایک ہی رسول ہے اور صرف ایک ہی قرآن شریف اس رسول پر نازل ہوا ہے جس کی تابعداری ہے ہم خداکو پاسکتے ہیں۔آ جکل فقراء کے نکالے ہوئے طریقے اور گدی نشینوں اور سجادہ نشینوں کی سیفیاں اور دعا کیں اور دروداور وظا نف بیسب انسان کو متقیم راہ ہے بھٹکانے کا آلہ ہیں۔ سوتم ان سے پر ہیز کرو۔ ان لوگوں نے آنخضرت علیقے کے خاتم الانبیاء ہونے کی مہر کو توڑنا چاہا گویا اپنی الگ ایک شریعت بنالی ہے۔ تم یا درکھو کہ قرآن شریف اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کی پیروی اور نماز روزہ وغیرہ جو مسنون طریقے ہیں ان کے سوا خدا کے فضل اور برکات کے دروازے کھولنے کی اورکوئی شریع ہے۔ تنہیں۔ بھولا ہوا ہے وہ جوان راہوں کو چھوڑ کرکوئی نئی راہ نکالتا ہے۔ ناکام مرے گا وہ جو اللہ اور اسکے رسول کے فرمودہ کا تابع دار نہیں بلکہ اور اور

116

پرفرماتا ہے ﴿ يَسْنَدُ لُونَكَ عَنِ الْآنَفَ الِ. قُلِ الْآنْفَ اللهِ وَاللهِ وَرَسُولَهُ وَاللهِ وَرَسُولَهُ وَاللهِ وَرَسُولَهُ وَاللهِ وَرَسُولَهُ وَاللهِ مُوْمِنِيْنَ ﴾ . (الانتقال آیت ۲) وہ تجھ سے اموال غنیمت سے متعلق موال کرتے ہیں۔ تو کہ وے کہ اموال غنیمت اللہ اور رسول کے ہیں۔ پس اللہ کا تقوی اختیار کروائی ورمیان اصلاح کروائلہ کی اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اللہ کی مومن ہو۔

یہاں اللہ تعالیٰ نے فر مایا کہ میرے احکامات کو سیح طور پر مانو، ان پڑمل کرو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان احکامات کی جو تشریح کی ہے اس کے مطابق عمل کرو۔ تمہارے جو امراء مقرر ہیں ، جو نظام مقرر ہے اسکی پوری اطاعت کروتو کہا جاسکتا ہے کہ تم نے بیعت کرنے کاحق ادا کردیا۔ اس بارے میں چند احادیث بھی چیش کرتا ہوں۔

حضرت عبادہ من صامت روایت کرتے ہیں کہ ہم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیعت اس امر پر کی کہ ہم پند کی صورت میں اور نالپند کی صورت میں ہوں کا ارشاد سنیں گے اوراطاعت کریں گے۔

(بخاری کتاب الاحکام، باب کیف یبایع الاصام المناس)
عبد الرحمٰن بن عمر وسلمی اور حجر بن حجر بیان کرتے ہیں کہ وہ عرباض بن
ساریڈ کے پاس آئے پھر عرباضؓ نے فرمایا کہ ایک دن حضور صلی الله علیه وسلم نے
ہمیں صبح کی نماز پڑھائی پھر آپ نے بہت مور فصیح و بلیغ انداز میں ہمیں وعظ فرمایا

کہ لوگوں کی آنکھوں سے آنسو بہہ پڑے اور دل ڈرگئے حاضرین میں سے ایک نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول بہتو الوداعی وعظ لگتا ہے۔ آپی نفیحت کیا ہے؟
آپ نے فرمایا میری وصیت بہت کہ اللہ کا تقوی اختیار کرو، بات سنواورا طاعت کروخواہ تہارا امیر ایک حبثی غلام ہو۔ کیونکہ ایساز مانہ آنے والا ہے کہ اگر تم میں سے کوئی میرے بعد زندہ رہا تو بہت بڑے اختلافات دیکھے گا۔ پستم ان نازک حالات میں میری اور میری ہدایت یا فتہ خلفاء راشدین کی سنت کی پیروی کرنا اور اسے پکڑ لینا، وانتوں سے مضبوط گرفت میں کرلینا۔ تمہیں دین میں نئی باتوں کی ایجاد سے بچنا ہوگا۔ کیونکہ ہرنئ بات جودین کے نام سے جاری ہو بدعت ہے اور برعت بڑی گراہی ہے۔

(ترمذی کتاب العلم باب الاخذ بالسنة، ابو داؤد کتاب السنة باب لزوم السنة)

آخضرت علیه کی کامل پیروی اور ایمان کا دعویٰ کرنے والے ہم
احمدی جو بیں ان کو ہروقت اس تھیجت اور اس حدیث کو پیش نظر رکھنا چاہئے۔ اس
طرح ایک روایت ہے:

حضرت انس رضی الله عنه روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم علی نے فرمایا کہ جس میں تین باتیں ہوں وہ ایمان کی حلاوت کو پالیتا ہے۔ نمبرایک الله اوراس کا رسول ویگر تمام وجودوں ہے اسے زیادہ محبوب ہوں۔ دو یہ کہ وہ کسی شخص کو صرف الله تعالیٰ کی محبت کی خاطر محبوب رکھے۔اور تین یہ ہے کہ وہ کفر میں لوٹنے کو اس طرح نا پہند کرے جس طرح وہ آگ میں ڈالے جانے کو نا پہند کرتا ہے۔ اس طرح نا پہند کرتا ہے۔

(114)

بہت ہی پیار کروا سا پیار کہ تم نے کسی سے نہ کیا ہو کیونکہ جیسا کہ خدا نے مجھے خاطب کر کے فر مایا: اَلْ حَیْرُ مُحَلَّمُ فِی الْقُرْ آن کہ تمام قتم کی بھلا کیاں قرآن میں ہیں۔

ہی بات سے ہے ہے۔ افسوس ان لوگوں پر جو کسی اور چیز کو اس پر مقدم رکھتے ہیں۔
تہماری تمام فلا آ اور نجات کا سرچشمہ قرآن میں ہے۔ کوئی بھی تہماری الی دینی ضرورت نہیں جو قرآن میں نہیں پائی جاتی ہم بہارے ایمان کا مصدق یا مکذب قیامت کے دن قرآن ہے اور بجز قرآن کے آسان کے نیچے اور کوئی کتاب نہیں جو قرآن ہوا اسط قرآن تہمیں ہدایت دے سکے۔ خدا نے تم پر بہت احسان کیا ہے جوقرآن بیا واسط قرآن تہمیں عنایت کی۔ میں تمہیں سے بچ کہتا ہوں کہ وہ کتاب جوتم پر پڑھی گئی جسی کتاب تہمیں عنایت کی۔ میں تمہیں سے کے کہتا ہوں کہ وہ کتاب جوتم پر پڑھی گئی اگر بجائے تو ریت کے بہود یوں کو دی جاتی تو بعض فرقے اینے قیامت سے مخل نہ ہوتے ۔ پس اس نعت کی قدر کر وجو تہمیں دی گئی بیز نہا یت پیاری نعت ہے۔ مکر نہ ہوتے ۔ پس اس نعت کی قدر کر وجو تہمیں دی گئی بیز نہا یت پیاری نعت ہے۔ مکر نہ ہوتے ۔ پس اس نعت کی قدر کر وجو تہمیں دی گئی بیز نہا یت پیاری نعت ہے۔ بیر بڑی دولت ہے۔ اگر قرآن نہ آتا تو تمام دنیا ایک گندے مضغہ کی طرح تھی۔ بیر بڑی دولت ہے۔ اگر قرآن نہ آتا تو تمام دنیا ایک گندے مضغہ کی طرح تھی۔ قرآن وہ کتاب ہے جس کے مقابل پر تمام ہدا بیتیں نیچ ہیں'۔

(کشتی نوح روحانی خزائن جلد 19۔ صفحہ 27۔26 پس ہم میں سے ہرایک کواپنا جائزہ لینا چاہئے کہ وہ کس حد تک قرآن سے محبت کرتا ہے اس کے حکموں کو مانتا ہے اور ان پڑمل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ محبت کے اظہار کے بھی طریقے ہوتے ہیں۔ سب سے زیادہ ضروری چیز جو ہراحمدی کواینے اور فرض کر لینی چاہئے وہ یہ ہے کہ بلا ناغہ کم از کم دو تین رکوع

ضرور تلاوت کرے ۔ پھراگلے قدم پرتر جمہ پڑھے اور ہر روز تلاوت کے ساتھ تر جمہ پڑھنے سے آ ہت ہ آ ہت ہ یہ سین تعلیم غیر محسوس طریق پر د ماغ میں بیٹھنی شروع ہوجاتی ہے۔

اے وہ لوگو جوایمان لائے ہو! اللہ کی اطاعت کرواوررسول کی اطاعت کرواور اپنے حکام کی بھی اور اگرتم کسی معاملہ میں اولو الامر سے اختلاف کروتو ایسے معاملے اللہ اور رسول کی طرف لوٹا دیا کرو اگر فی الحقیقت تم اللہ پر اور یوم آخرت پرایمان لانے والے ہو۔ یہ بہت بہتر طریق ہے اور انجام کے لحاظ سے بہت اچھاہے۔

پُرفر مایا: ﴿ اَطِیْعُوا اللّٰہ وَ السرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُوحَمُونَ ﴾ (آلعران آیت ۱۳۳) اور الله اور رسول كی اطاعت كروتا كهمّ رحم كے جاؤ۔

(112) •

آ دم زا دول كيليِّ اب كو كي رسول ا درشفيع نهيں مگر محرمصطفيٰ عَيْكُ " ـ

(کشتی نوح ۔روحانی خزائن جلد 19۔صفحہ13) حضرت اقدس میچ موعودعلیہ السلام فرماتے ہیں:

'' قرآن شریف اپنی روحانی خاصیت اوراپی ذاتی روشی سے اپنے سپے پیروں کو اپنی طرف کھینچتا ہے اور اس کے دل کو منور کرتا ہے اور پھر بڑے بڑے نشان دکھلا کرخدا سے ایسے تعلقات مشحکم بخش دیتا ہے کہ وہ الی تکوار سے بھی ٹوٹ نہیں سکتے جو نکڑہ کمڑہ کرنا چاہتی ہے۔ وہ دل کی آ نکھ کھولتا ہے اور گناہ کے گند سے چشمہ کو بند کرتا ہے اور خدا کے لذیذ مکا لمہ مخاطبہ سے شرف بخشا ہے اور علوم غیب عطا فرما تا ہے اور دعا قبول کرنے پراپنے کلام سے اطلاع ویتا ہے۔ اور ہرایک جواس شخص سے مقابلہ کرے جوقر آن شریف کا سچا پیرو ہے، خدا اپنے ہمیت ناک نشانوں کے ساتھ اس پر ظاہر کردیتا ہے کہ وہ اس بندہ کے ساتھ ہے جواس کے کلام کی پیروی کرتا ہے'۔

(چشمه معرفت روحانی خزانن جلد23 صفحه 308\_300)

پر آپ فرماتے ہیں: "سوتم ہوشیار رہواورخدا کی تعلیم اور قرآن کی ہدایت کے برخلاف ایک قدم بھی نہ اٹھاؤ ۔ میں تمہیں تج تج کہتا ہوں کہ جو شخص قرآن کے سات سو تھم میں سے ایک چھوٹے سے تھم کو بھی ٹالٹا ہے وہ نجات کا دروازہ اپنے ہاتھ سے اپنے پر بند کرتا ہے ۔ حقیقی اور کامل نجات کی راہیں قرآن نے کھولیں اور ہاقی سب اس کے ظل سے ۔ سوتم قرآن کو تد برسے پڑھواوراس سے

منافق کی مثال ریحان (نیاز بو) کی طرح ہوتی ہے جس کی خوشبوتو اچھی ہوتی ہے لیکن اس کا ذا کقد کڑوا ہوتا ہے اور قرآن نہ پڑھنے والے منافق کی مثال حظل کی طرح ہوتی ہے جس کا ذا کقہ بھی کڑوا ہوتا ہے اور خوشبو بھی ناگوار ہوتی ہے۔ طرح ہوتی ہے جس کا ذا کقہ بھی کڑوا ہوتا ہے اور خوشبو بھی ناگوار ہوتی ہے۔ (بخاری کتاب فضائل المقرآن باب اثم من رای بقراۃ المقرآن او تاکل به او فخر به)

(تحفه قيصريه روحاني خزانن جلد 12 صفحه 282)

قرآن شریف ہی میں تمہاری زندگی ہے پھرآپ فرماتے ہیں:

'' قرآن شریف کومجور کی طرح نہ چھوڑ دو کہ تمہاری ای میں زندگی ہے۔ جولوگ قرآن کوعزت دیں گے وہ آسان پرعزت پائیں گے۔جولوگ ہرایک حدیث اور ہرایک قول پرقرآن کومقدم رکھیں گے انکوآسان پرمقدم رکھا جائے گا۔ نوع انسان کے لئے روئے زمین پر اب کوئی کتاب نہیں مگر قرآن۔ اور تمام

(111)

حضرت اقدس سيح موعود فرماتے ہيں:

'' جب تک انسان سچا مجاہدہ اور محنت نہیں کرتا وہ معرفت کا نزانہ جواسلام میں رکھا ہوا ہے اور جس کے حاصل ہونے پر گناہ آلود زندگی پرموت وار دہوتی ہے انسان خدا تعالی کو دیکھا ہے اور اس کی آوازیں سنتا ہے اسے نہیں مل سکتا ۔ چنا نچہ صاف طور پر اللہ تعالی فرما تا ہے کہ ﴿وَاَمَّامَنْ خَافَ مَقَامَ دَیّبِہ وَ نَهَی النَّفْسَ عَنِ الْهَوْلِی وَلَی اللَّهُ وَلَی اللَّهُ وَلَی اللَّهُ وَلَی اللَّهُ عَالَ اللهُ عَنِ اللَّهُ وَلَی اللَّهُ تعالی پر ایمان لاتا ہوں اور باوجو داس دعوی کے اس متکبرانہ طور پر کہے کہ میں اللہ تعالی پر ایمان لاتا ہوں اور باوجو داس دعوی کے اس ایمان کی آثار اور ثمرات کے میمی پیدا نہ ہوں بینری لاف زَنی ہوگی ایسے لوگ اللہ تعالی کی پواہ نہیں کرتا'۔

(المحكم جلد 9 نمبر 29 مور خه 17 اگست 1905 مصفحه 6) پھر آپ فرماتے ہیں: ''جوکوئی اپنے ربّ کے آگے کھڑا ہونے سے ڈرتا ہے اور اپنے نفس کی خواہشوں کو روکتا ہے تو جنت اسکا مقام ہے۔ ہوائے نفس کو روکنا یہی فنافی اللہ ہونا ہے اور اس سے انسان خدا تعالیٰ کی رضا حاصل کر کے اس جہان میں مقام جنت کو پہنچ سکتا ہے''

(بدر جلد نمبر1مورخه3/اگست 1905، صفحه2)

اسلامی تعلیم کے لئے ہمارارا ہنما قر آن شریف ہے پس رسم درواج سے بچنا اور ہوا ہوں سے بچنا اسلامی تعلیم کا حصہ ہے اور

(۱) النازعات آیت ۲۱

(108)

اس تعلیم کو بیجھنے کیلئے ہمارے لئے رہنما قرآن شریف ہے۔ اور اصل میں تواگرایک مومن قرآن شریف کو کمل طور پراپی زندگی کا دستور العمل بنالے تو تمام برائیاں خود بخو دختم ہوجاتی ہیں۔ کسی بھی قتم کی ہوا وہوں کا خیال تک بھی دل میں نہیں ہوتا کیونکہ بیوہ وہ پاک کتاب ہے جوایک دستور العمل کے طور پر شریعت کو کممل کرتے ہوئے ، انسانی زندگی کے تمام پہلوؤں کا اعاطہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاک دل پر نازل فرمائی اور پھر جہاں ضرورت بھی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپ عمل سے اپنے قول سے اسکی وضاحت فرمادی اسلئے حضرت میں موجود علیہ السلام نے فرمایا کہ اسکو اپنے سر پر قبول کر واس سلسلہ میں قرآن کریم حدیث اور حضرت میں موجود علیہ السلام کے بعض حوالے پیش کرتا ہوں۔

الله تعالى فرما تا ہے كه ﴿ وَلَقَدْ يَسَّوْنَا الْفُوْآنَ لِللَّهِ كُو فَهَلْ مِنْ مُدَّكِمٍ ﴾ (القسر آيت ١٨) اور يقينا ہم نے قرآن كونسيحت كى خاطرآ سان بناديا۔ پس كيا ہے كوئى نسيحت پكڑنے والا؟

حدیث میں آتا ہے حضرت ابو موکی اشعری روایت کرتے ہیں کہ علی استعراق دوایت کرتے ہیں کہ علی علی ایسا مومن جو قرآن پڑھتا ہے اور اس پڑمل پیرا ہوتا ہے سنگتر کے طرح ہے جس کا ذا گفتہ بھی اچھا ہوتا ہے اس کی خوشبو بھی اچھی ہوتی ہے اور ایسا مومن جو قرآن نہیں پڑھتا لیکن اسپر عمل پیرا ہوتا ہے وہ مجور کی طرح ہے جس کا ذا گفتہ تو لذیز ہوتا ہے لیکن اس میں خوشبو نہیں ہوتی اور قرآن پڑھنے والے جس کا ذا گفتہ تو لذیز ہوتا ہے لیکن اس میں خوشبو نہیں ہوتی اور قرآن پڑھنے والے

میں زندہ ندہب صرف اور صرف اسلام نے ہی رہنا تھا۔ لیکن آپ جائزہ لیں تو پہتہ چلے گا کہ دوسرے نداہب نے مثلاً عیسائیت نے باوجود اس کے کہ ایک ندہب ہے۔ مختلف مما لک میں ، مختلف علاقوں میں اور ملکوں میں اپنے رسم و رواج کے مطابق اپنی رسموں کو بھی ندہب کا حصہ بنایا ہوا ہے۔ افریقہ میں بھی یہ با تیں نظر آتی میں۔ پھر جب بدعتوں کاراستہ کھل جاتا ہے تو نئی نئی بدعتیں دین میں راہ پاتی ہیں۔ تو آنخضرت نے ان بدعتیں پیدا کرنے والوں کے لئے سخت انذار کیا ہے ، سخت فرایا ہے۔ آپ کو اس کی بڑی فکر تھی حدیث میں آتا ہے فر مایا: میں تہمیں ان بدعتوں کی وجہ ہے ، تمہارے ہواؤ ہوں کا شکار ہونے کی وجہ ہے بہت زیادہ خوف زدہ ہوں مجھے ڈر ہے کہ اس کی وجہ سے دین میں بگاڑ نہ پیدا ہوجائے ۔ تم گراہ نہ ہوجاؤ۔

گراہ نہ ہوجاؤ۔
آج کل آپ یہاں اس مغر بی معاشرہ میں رہ رہے ہیں ، یہاں کے آج کا آپ یہاں اس مغر بی معاشرہ میں رہ رہے ہیں ، یہاں کے بہتی اسلام کی

آج کل آپ یہاں اس مغربی معاشرہ میں رہ رہے ہیں، یہاں کے بے تخاشار سم ورواج ہیں، جوآپ کو ندہب سے دور لے جانے والے، اسلام کی خوبصورت تعلیم پر پردہ ڈالنے والے رسم و رواج ہیں، طور طریق ہیں ۔ کیونکہ دنیا داری کی جو چکا چوند ہے زیادہ اثر کرتی ہے۔ اس لئے اس معاشرے میں بہت بھونک کر قدم اٹھانے کی ضرورت ہے تو بجائے ان کی غلط قتم کی رسوم اپنانے کے اسلام کی خوبصورت تعلیم پیش کرنی چاہئے ۔ ہر احمدی کا اتنا مضبوط اپنانے کے اسلام کی خوبصورت تعلیم پیش کرنی چاہئے ۔ ہر احمدی کا اتنا مضبوط کیر کیٹر ہونا چاہئے ، اتنا مضبوط کر دار ہونا چاہئے کہ مغربی معاشرہ اس پر اثر انداز نہ ہومثلاً عورتوں میں پردہ کا اسلامی تھم ہے۔ عورتوں کی عزت اس میں ہے کہ پردہ

کی وجہ سے ان کا ایک نمایاں مقام نظر آتا ہو۔ جب عورت خود پروہ کرے گی اور اس معاشرے میں یروے کی خوبیاں بیان کرے گی تو اس کا بہر حال زیادہ اثر ہوگا بنسبت اس کے کہ مردیر دے کے فوائدا ورخوبیاں اس معاشرے میں بیان کرتے پھریں ۔ تو جوخوا تین بردہ کرتی ہیں ان کوصرف ایک انفرادیت کی وجہ ہے تبلیغ کے بھی زیادہ مواقع میسر آ جاتے ہیں ۔اس طرف بھی بہت تو جہ کی ضرورت ہے۔ پھر اور بھی بہت ی اس مغربی معاشرے کی برائیاں ہیں۔انہیں صرف اس لئے اپنانا کہ ہم اس معاشرے میں رہ رہے ہیں، مجبوری ہے، یہ بڑے خوف کا مقام ہے۔ مثلاً آپ کی ایسے فخص سے دوستی ہے جوشراب پیتا ہے تو آپ اس کے ساتھ ایسے ریسٹورنٹ میں یا باروغیرہ میں چلے جائیں کہٹھیک ہے وہاں بےشک وہ شراب پیتا رہے میں تو کافی یا کوئی اورمشروب بی لول گا تو یہ بھی غلط ہے۔ بہت احتیاط کی ضرورت ہے کسی دن آپ اس سے متاثر ہوکر ہوسکتا ہے کہ خود بھی پہلے ایک گھونٹ لیں اور اس کے بعد اس کی عاوت پڑ جائے ، اللہ نہ کرے۔اس لئے ورج ذیل حدیث کوجس میں آنخضرت علیہ نے بہت فکر کا اظہار فرمایا ہے پیش نظر رکھیں۔ حضرت ابو برذہ روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم عصی نے فرمایا کہ وہ بات جس کے سبب سے میں تمہارے بارہ میں خا کف ہوں وہ الی خواہشات ہیں جوتمہار ہے شکموں میں اور تمہاری شرمگا ہوں میں پیدا ہوجائیں گی۔ نیز ہواؤ ہوں کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی گمراہیوں کے بارے میں بھی خا کف ہوں۔ (مسند احمد بن حنبل جلد 4صفحه 423.مطبوعه بيروت)

(107

بنا تا ہوں کہ بہترین بات اللہ کی کتاب ہے اور بہترین طریق محمہ علیہ کا طریق ہے۔ بہترین فعل وین میں نئی نئی بدعات کو پیدا کرنا ہے ہر بدعت گراہی کی طرف لے جاتی ہے۔ لے جاتی ہے۔

(مسلم کتاب الجمعة باب تخفیف المصلوة و الخطبة)
حفرت عمر و بن عوف بیان کرتے ہیں که آنخضرت نے فرمایا: جو شخص
میری سنتوں میں سے کسی سنت کواس طور پر زندہ کرے گا کہ لوگ اس پر عمل کرنے
گیس تو سنت کے زندہ کرنے والے شخص کو بھی عمل کرنے والوں کے برابرا جریلے گا
اور ان کے اجر میں کوئی کی نہیں ہوگی اور جس شخص نے کوئی بدعت ایجاو کی اور
لوگوں نے اسے اپنالیا تو اس شخص کو بھی ان پر عمل کرنے والوں کے گنا ہوں سے
حصہ ملے گا اور ان بدعتی لوگوں کے گنا ہوں میں بھی کچھ کی نہ ہوگی۔

(ابن ماجه باب من احيا سنة قد اميتت)

نئینی بدعات ورسوم رو کرنے کے لاکق ہیں

تواس حدیث میں آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا۔ جن رسموں کا دین سے
کوئی واسط نہیں ہے ، جو دین سے دور لے جانے والی ، اللہ اوراس کے رسول کے
احکامات اورار شادات کی تخفیف کرنے والی ہیں ، وہ سب مردودر سمیں ہیں۔ سب
فضول ہیں۔ رد کرنے کے لائق ہیں۔ پس ان سے بچو کیونکہ پھر یہ دین میں نئی نئی
بدعات کو جگہ دیں گی اور دین بگڑ جائے گا۔ جس طرح اب دیکھودوسرے ندا ہب
میں رسموں نے جگہ یا کر دین کو بگاڑ دیا ہے۔ خیر میتو ہونا ہی تھا کیونکہ اس زمانے

ایک کو اپنا جائزہ لینا چاہئے۔اگر ہم اس عہد بیعت پر قائم ہیں، اپنے خدا ہے ڈرتے ہوئے ہواہ ہوں سے رکے ہوئے ہیں اور ہم اس پیارے خدا کی تعریف کرتے ہوئے ہوں ہوں ہم اس پیارے خدا کی تعریف کرتے ہوئے ہیں تو وہ ہمیں اس کے عوض اپنی جنت کی بشارت دے رہا ہے۔جیسا کے فرمایا ﴿وَاَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّه وَنَهَ ہِنَ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهِ وَاٰی اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ

حضرت عائشہ رضی اللہ عنھا بیان کرتی ہیں کہ آنخضرت نے فر مایا: جو شخص دین کے معاملہ میں کوئی الیی نئی رسم پیدا کرتا ہے جس کا دین سے کوئی تعلق نہیں تو وہ رسم مردوداور غیر مقبول ہے۔

(بخاری کتاب الصلح باب اذا اصطلحواعلی صلح جود)
حضرت جابرضی الله عنه بیان کرتے ہیں که آنخضرت علیا ہے نہمیں خطاب فرمایا۔ آپ کی آنکھیں سرخ ہوگئیں۔ آواز بلند ہوگئی۔ جوش بڑھ گیا گویا یوں لگا تھا کہ آپ کی تملم آور شکر سے ہمیں ڈرار ہے ہیں۔ آپ نے فرمایا وہ شکرتم پرضج کو تملم کرنے والا ہے یا شام کو۔ آپ نے یہ بھی فرمایا: میں اور وہ گھڑی یوں اکسٹھے بھیجے گئے ہیں۔ آپ نے یہ کہتے ہوئے انگشت شہاوت اور درمیانی انگی کو ملاکر دکھایا کہ ایسے جسے یہ دوا نگلیاں اکشمی ہیں۔ آپ نے یہ بھی فرمایا: اب میں تمہیں یہ دکھایا کہ ایسے جسے یہ دوا نگلیاں اکشمی ہیں۔ آپ نے یہ بھی فرمایا: اب میں تمہیں یہ

(104)

ہے کہ دیکھ لیا ہمارے شریکوں نے بھائی بہن یا بیٹا بیٹی کوشا دی پر جو کچھ ویا تھا ہم نے دیکھوکس طرح اس سے بڑھ کر دیا ہے۔صرف مقابلہ اور نمود ونمائش ہے۔آج کل آب میں سے بہت سے ایسے ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے خاص فضل سے یہاں آنے کے بعد بہت نوازا ہے۔ بہت کشائش عطا فرمائی ہے ۔ یہ بھی حضرت مسيح موعودعليه السلام كي جماعت ميں شامل ہونے كى بركت ہے اور ان قربانيوں كا متیجہ ہے جوآ پ کے بزرگوں نے ویں اوران کی دعاؤں کی برکت ہے۔تو بعض ا یسے ہیں جو بجائے اس کے کہ ان فضلول اور برکتوں کا اظہار اس کے حضور جھکتے ہوئے اس کی راہ میں خرچ کرتے ہوئے کریں اس کی بجائے شادی بیا ہوں میں نام ونمود کی خاطر،خودنمائی کی خاطران رسموں میں پڑ کریداظہار کر رہے ہوتے ہیں۔ پھرشا دیوں یر، ولیموں پر کھانوں کا ضیاع ہور ہا ہوتا ہے۔اور دکھا وے کی خاطر کئی کئی ڈشیں بنائی جارہی ہوتی ہیں تو جوغریب یا تم استطاعت والے لوگ ہوتے ہیں وہ بھی دیکھا دیکھی جہیز وغیرہ کی نمائش کی خاطر مقروض ہورہے ہوتے ہیں پھربعض دفعہ بچیوں والے لڑ کے والوں کی طرف سے جیز کے مطالبہ کی وجہ سے کہ لوگ کیا کہیں گے کہ بہو جہیز بھی نہیں لائی ،مقروض ہوتے ہیں ۔تو لڑ کے والوں کو بھی کچھ خوف خدا کرنا جا ہے ۔صرف رسموں کی وجہ سے، اپنا ناک اونچار کھنے کی وجد سے غریبوں کومشکلات میں ، قرضول میں نہ گرفتار کریں اور دعوی سے کہ ہم احمدی ہیں اور بیعت کی وس شرا نظر پر پوری طرح عمل کریں گے۔تو میختصراً میں نے ایک شاوی کی رسم برعرض کیا ہے۔اگراس کو مزید کھولوں تو اس شاوی کی رسم پر ہی

خوفناک بھیا تک نتائج سامنے لانے والی اور بہت ی مثالیس مل سکتی ہیں۔ اور جب رہمیں بڑھتی ہیں تو پھر انسان بالکل اندھا ہوجا تا ہے اور پھراگلا قدم یہ ہوتا ہے کہ مکمل طور پر ہوا و ہوں کے قبضہ میں چلاجا تا ہے جبکہ بیعت کرنے کے بعد تو وہ یہ عہد کررہا ہے کہ ہوا و ہوں سے باز آجائے گا اور اللہ اور اس کے رسول سلی اللہ علیہ وسلی کی حکومت مکمل طور پر اپنے او پر طاری کرلے گا۔ اللہ اور رسول ہم سے کیا چاہتے بیں، یہی کہ رسم ورواج اور ہوا و ہوں چھوڑ کر میرے احکامات پڑمل کرو۔ اللہ تعالی قر آن شریف میں فرما تا ہے۔ ﴿ فَانِ لَنَّمْ يَسْتَجِيْبُوْ اللَّهِ اِنَّى فَاعْلَمْ اَنَّمَا اللهِ اِنَّ يَعْدِي اللهِ اِنَّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

تو ویکھیں اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے فیصلہ صاور فرما ویا ہے جو ہمارے لئے بڑے خوف کا مقام ہے کہ جولوگ صرف اپنی خواہشات کی پیروی کررہے ہیں تو پھروہ کبھی ہدایت نہیں پائیں گے۔اب ہم ایک طرف تو یہ دعوی کررہے ہیں کہ ہم نے زمانے کے امام کو پیچان لیا، مان لیا۔ دوسری طرف جومعا شرے کی برائیاں ہیں باوجود امام کے ساتھ عہد کرنے کے کہ ان برائیوں کوچھوڑ نا ہے، ہم نہیں چھوڑ رہے ہیں باوجود امام کھر پیچھے کی طرف تو نہیں جارہے۔ ہرایک کو یہ محاسبہ کرنا چاہئے۔ ہر

Majlis Ansārullāh, USA

## چهٹی شرط بیعت

'' بیکها تباع رسم اور متابعت ہوا وہوں سے باز آجائے گا اور قر آن شریف کی حکومت کو بنگلی اپنے سر پر قبول کرے گا اور قَالَ الله اور قَالَ الرَّسُوْل کواپنے ہریک راہ میں دستوار العمل قرار دے گا''۔

حضرت اقدس مسیح موعود علیہ السلام فرمار ہے ہیں کہتم میرے سے اس بات پر بھی عہد بیعت کرو کہ رسم ورواج کے پیچے نہیں چلو گے۔ ایسے رسم ورواج جو تم نے دین میں صرف اور صرف اس لئے شامل کر لئے ہیں کہتم جس معاشرے میں رہ رہے ہواس کا وہ حصہ ہیں۔ دوسرے ندا ہب میں چونکہ وہ رسمیں تھیں اس لئے تم نے بھی اختیار کرلیں۔ مثلاً شادی بیاہ کے موقع پر بعض فضول قسم کی رسمیں ہیں۔ جیسے بری کو دکھا نا یا وہ سامان جو دولہا والے دولہن کے لئے ہیسجتے ہیں اس کا اظہار، پھر جہیز کا اظہار۔ با قاعدہ نمائش لگائی جاتی ہے۔ اسلام تو صرف حق مہر کے اظہار کے ساتھ نکاح کا اعلان کرتا ہے۔ باقی سب فضول رسمیں ہیں۔ ایک تو بری یا جہیز کی ساتھ نکاح کا اعلان کرتا ہے۔ باقی سب فضول رسمیں ہیں۔ ایک تو بری یا جہیز کی نمائش سے اُن لوگوں کا مقصد جو صاحب تو فیتی ہیں صرف بڑھائی کا اظہار کرنا ہوتا

(100)

شجاعت دکھلا سکتے ہیں کہ اس راہ میں پھروں سے کپلا جانا قبول کریں اور اپنے پول اور ہیوی کی پچھ بھی پرواہ نہ کریں اور الی مردائی کے ساتھ جان دیں اور الی مردائی کے ساتھ جان دیں اور باربار رہائی کا وعدہ بشرط فنے بیعت دیا جاوے مگر اس راہ کو نہ چھوڑیں۔ای طرح شخ عبد الرحمٰن بھی کا بل میں ذرج کیا گیا اور وم نہ مارا اور بین نہا کہ مجھے چھوڑ دو۔ میں بیعت کو تو ڑتا ہوں۔اور بہی سے نہ نہ ہب اور سے امام کی نشانی ہے کہ جب کی کواس کی پوری معرفت حاصل ہو جاتی ہے اور ایمانی شیر پنی دل و جان میں رچ جاتی ہے تو ایسے لوگ اس راہ میں مرنے سے نہیں ڈرتے ہاں جو سطی ایمان رکھتے ہیں اور ان کے رگ وریشہ میں ایمان داخل نہیں ہوتا وہ یہودا اسکر یوطی کی طرح ہیں اور ان کے رگ وریشہ میں ایمان داخل نہیں ہوتا وہ یہودا اسکر یوطی کی طرح تھوڑے سے لا کچھ سے مرتد ہو سکتے ہیں۔ایسے نا پاک مرتد وں کے بھی ہرایک نی کے وقت میں بہت نمونے ہیں۔سوخدا کا شکر ہے کہ تلفین کی ایک بھاری جماعت کے وقت میں بہت نمونے ہیں۔سوخدا کا شکر ہے کہ تلفین کی ایک بھاری جماعت میرے ساتھ ہے اور ہرایک ان میں سے میرے لئے ایک نشان ہے بیمیرے خدا کی فضل ہے۔ دَبِّ إِنَّکَ جَمَنَّتِ فَ دَ دَحْمَدُکَ جُمَنَّتِ فَ آیَاتُکَ غِدَانِیْ کَیْ فِیْکُ کُونَانِیْ کُیْ وَ دَحْمَدُکَ جُمَنَّتِیْ وَ آیَاتُکَ غِدَانِیْ کُیْ وَ فَصَدُکُ کُونَانِیْ کُیْ وَ دَوْمَدُکُ کُونَانِیْ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُیْرِ کُونِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُونِ کُونِ کُیْرِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُونِ کُونُونِ کُیْرِ کُیْرِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُونُ کُیْرِ کُیْرِ کُونُ کُیْرِ کُونُ کُیْرِ کُیْرِ کُونُونِ کُیْرِ کُیْرِ کُیْرِ کُونُ کُیْرِ کُونُ کُیْرِ کُیْر

(حقیقة الوحی. روحانی خزائن جلد22 صفحه 361.360) یعنی اے میرے ربّ تو میری جنت ہے اور تیری رحمت میری ڈھال ہے تیرے آیات ونشانات میری غذا ہیں اور تیرافضل میری چا در ہے۔

اس کے بعد بھی جماعت کی سوسال سے زائد کی تاریخ اس بات پر گواہ ہے کہ بیہ وفا اور استقامت کی مثالیں قائم ہوتی رہیں۔ مالی و جانی نقصان پہنچائے

گئے، شہید کئے گئے، بیٹاباپ کے سامنے اور باپ بیٹے کے سامنے مارا گیا تو کیا خدا نے جوسب سے بڑھ کروفاؤل کا جواب دینے والا ہے اس خون کو بول ہی رائیگال جانے ویا ؟ نہیں اس نے پہلے سے بڑھ کران کی نسلول پر رحمتوں اور فضلوں کی بارش برسائی۔ آپ میں سے کئی جو یہاں موجود ہیں یا دنیا کے مختلف مما لک میں پھلے ہوئے ہیں اس بات کے چٹم دیدگواہ ہیں۔ بلکہ آپ میں سے اکثر ان فضلوں کے مورد بنے ہوئے ہیں۔ یہ اس وفاکا ہی نتیجہ ہے جو آپ نے خدا تعالیٰ سے کی اور حضرت اقدیں می موعود علیہ السلام سے کئے عہد بیعت کو بچ کردکھایا۔ کشائش میں کہیں آپ یا آپ کی نسلیں اس عہد بیعت کو بھول نہ جا کیں ۔ اس بیارے خدا میں کہیں آپ یا آپ کی نسلیں اس عہد بیعت کو بھول نہ جا کیں ۔ اس بیارے خدا سے کے عہد موقائل میں کھی قائم رہے اور اس وفا کے تعلق کو اگلی نسلوں میں بھی قائم رہے اور اس وفا کے تعلق کو اگلی نسلوں میں بھی قائم رہے اور اس وفا کے تعلق کو اگلی نسلوں میں بھی تائم رہے اور اس وفا کے تعلق کو اگلی نسلوں میں بھی نشکل کرتے ہے جا کیں ۔

(99)

اوران کا پچھلا حال ان کے پہلے سے بدتر ہوگا۔ کیا ہم زلزلوں سے ڈرسکتے ہیں۔ کیا ہم خدا تعالیٰ کی راہ میں ابتلاؤں سے خوفناک ہوجا نمیں گے۔ کیا ہم اپنے پیارے خدا کی کسی آ ز مائش سے جدا ہو سکتے ہیں۔ ہرگز نہیں ہو سکتے مگر محض اس کے فضل اور رحمت سے ۔ پس جوجدا ہونے والے ہیں جدا ہوجا نمیں ان کو و داع کا سلام ۔ لیکن یا در کھیں کہ بدظنی اور قطع تعلق کے بعدا اگر پھر کسی وقت جھکیں تو اس جھکنے کی عنداللہ یا در کھیں کہ بدظنی اور قطع تعلق کے بعدا اگر پھر کسی وقت جھکیں تو اس جھکنے کی عنداللہ ایسی عزت نہیں ہوگی جو و فا دار لوگ عزت پاتے ہیں کیونکہ بدظنی اور غداری کا داغ بہت ہی بڑا داغ ہے'۔

(انوارالاسلام روحاني خزائن جلد 9 صفحه 24.23)

## كامل وفااوراستقامت كانمونه دكهائين

آج ہے سوسال پہلے حضرت اقدیں مسیح موعود کی زندگی میں دو ہزرگوں نے کامل وفا کا اوراستقامت کا نمونہ دکھایا تھا اور اپنے عہد بیعت کو نبھایا تھا اور خوب نبھایا ۔ عہد بیعت کوتو ڑنے کیلئے مختلف لالچ ان کو دیئے گئے مگران استقامت کے شنم اووں نے ذرہ بھر بھی اس کی پرواہ نہ کی اور عہد بیعت پرقائم رہے۔ حضرت کے شنم اووں نے ان کو زبر دست خراج شخسین پیش فرمایا۔ یہ حضرت صاحبزادہ سیدعبداللطیف شہیڈ اور عبدالرحمان خان صاحب بیں ۔ حضور کا ایک اقتباس پیش سیدعبداللطیف شہیڈ اور عبدالرحمان خان صاحب بیں ۔ حضور کا ایک اقتباس پیش کرتا ہوں فرماتے ہیں:

'' اب ایمان اور انصاف سے سوچنا چاہئے کہ جس سلسلہ کا تمام مدار مکر اور فریب اور جھوٹ اور افتراء پر ہو کیا اس سلسلہ کے لوگ الیمی استقامت اور وفاداری سے اس کا ہوجاتا ہے تو خدا تعالی اس کا ولی بنتا ہے لیکن اگر ایمان کی عمارت بوسیدہ ہے تو پھر بے شک خطرہ ہوتا ہے۔ ہم کسی کے دل کا حال تو جانتے ہی نہیں ۔۔۔۔۔لیکن جب خالص خدا ہی کا ہوجا و ہے تو خدا تعالی اس کی خاص حفاظت کرتا ہے۔ اگر چہوہ سب کا خدا ہے گر جوا ہے آپ کو خاص کرتے ہیں ان پرخاص بخلی کرتا ہے اور خدا کے لئے خاص ہونا یہی ہے کہ نفس بالکل چکنا چور ہوکر اس کا کوئی ریزہ باقی نہرہ جائے۔ اس لئے میں بار بارا پنی جماعت کو کہتا ہوں کہ بیعت پر ہرگز ناز نہ کرو۔ اگر دل پاک نہیں ہے ہاتھ پر ہاتھ رکھنا کیا فائدہ و سے گا۔۔۔۔۔ گر جوسچا قرار کرتا ہے اس کے بڑے بڑے گناہ بخشے جاتے ہیں اور اس کوایک نئی زندگی ملتی ہے '۔۔

(ملفوظات جلد سوم صفحه 65 جديد ايڈيشن)

### جومیرے ہیں وہ مجھ سے جدانہیں ہو سکتے پرآپ نے فرمایا:

'' پس اگر کوئی میرے قدم پر چلنانہیں چاہتا تو مجھ سے الگ ہو جائے۔ مجھے کیا معلوم ہے کہ ابھی کون کون سے ہولناک جنگل اور پرخار بادیہ در پیش ہیں جن کو میں نے طے کرنا ہے۔ پس جن لوگوں کے نازک پیر ہیں وہ کیوں میرے ساتھ مصیبت اُٹھاتے ہیں۔ جو میرے ہیں وہ مجھ سے جدانہیں ہوسکتے ، نہ مصیبت سے نہ لوگوں کے سب وشتم سے ، نہ آسانی اہتلاؤں اور آز مائشوں سے۔ اور جو میرے نہیں وہ عبث دوئتی کا دَم مارتے ہیں کیونکہ وہ عنقریب الگ کئے جا کیں گے

(96)

(97

بن وروروایت کرتے ہیں کہ حضرت معاویہ نے حضرت عائشہ کی خدمت میں لکھا کہ مجھے تحریراً کوئی نصیحت فرمائیں۔اس پر حضرت عائشہ نے انہیں لکھ کر بھیجا۔
السلام علیم ۔ میں نے رسول اللہ " کو بیفرماتے سنا ہے کہ جو شخص لوگوں کو ناراض
کر کے بھی اللّٰہ کی رضا کا طالب ہوتا ہے تو اللّٰہ تعالی لوگوں کے بالمقابل خوداس کے لئے کافی ہوجاتا ہے اور جو شخص لوگوں کی رضا جوئی کی خاطر اللّٰہ تعالی کو ناراض کرتا ہے تو اللّٰہ تعالی اُسے لوگوں کے سپر دکرویتا ہے۔

(ترمذى كتاب الزهد)

تم خدا کی آخری جماعت ہو

حضرت اقدس سے موعود علیہ السلام اللہ تعالیٰ سے وفا کا تعلق قائم رکھنے کیلئے اپنی جماعت کونسیحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

'' ضرور ہے کہ انواع رنج ومصیبت سے تمہاراامتحان بھی ہوجیسا کہ پہلے مومنوں کے امتحان ہوئے ۔ سوخبر دار رہوا بیا نہ ہو کہ ٹھوکر کھاؤ۔ زبین تمہارا کچھ بھی بگاڑ نہیں سکتی اگر تمہارا آسان سے پختہ تعلق ہے۔ جب بھی تم اپنا نقصان کرو گے تو اپنے ہاتھوں سے نہ دشمن کے ہاتھوں سے ۔اگر تمہاری زبینی عزت ساری جاتی رہے تو خدا تمہیں ایک لا زوال عزت آسان پر دے گا۔ سوتم اس کومت چھوڑ و۔اور ضرور ہے کہ تم وُ کھ دیے جاؤ اور اپنی گئی امیدوں سے بے نصیب کئے جاؤ۔ سوان صور توں سے تم دلگیرمت ہو کیونکہ تمہارا خدا تمہیں آزما تا ہے کہ تم اس کی راہ میں ثابت قدم ہویا نہیں۔اگر تم چا ہے ہو کہ آسان پر فرشتے بھی تمہاری تعریف کریں تو فابت قدم ہویا نہیں۔اگر تم چا ہے ہو کہ آسان پر فرشتے بھی تمہاری تعریف کریں تو

تم مارین کھاؤ اورخوش رہواورگالیاں سنواورشکر کرواور ناکامیاں ویکھواور پیوند
مت توڑو۔تم خداکی آخری جماعت ہوسو وہ عمل نیک دکھاؤ جواپنے کمال میں
انتہائی درجہ پر ہو۔ ہرایک جوتم میں سست ہوجائے گا وہ ایک گندی چیز کی طرح
جماعت سے باہر پھینک و یا جائے گا اور حسرت سے مرے گا اور خدا کا پچھ نہ بگاڑ
سکے گا۔ دیکھو میں بہت خوش سے خبر ویتا ہوں کہ تمہارا خدا در حقیقت موجود ہے۔
اگر چہ سب اسی کی مخلوق ہے کین وہ اس شخص کوچن لیتا ہے جواس کو چنتا ہے۔وہ اس
کے پاس آجا تا ہے جواس کے پاس جاتا ہے۔ جواس کوعزت ویتا ہے وہ بھی اس کو

(کشتی نوح ۔روحانی خزانن جلد19۔ صفحہ 15)

پھرآپ فرماتے ہیں'' ہم کوتو چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کو راضی کریں اور اس
کے لئے ضرورت ہے اخلاص کی ،صدق و وفا کی ، نہ ہیر کہ قبل وقال تک ہی ہماری
ہمت وکوشش محد و دہو۔ جب ہم اللہ تعالیٰ کو راضی کرتے ہیں پھر اللہ تعالیٰ بھی برکت
دیتا ہے اور اپنے فیوض و برکات کے دروازے کھول دیتا ہے۔ ۔۔۔۔۔ اس تگ دروازے سے جوصدق و وفا کا دروازہ ہے گزرنا آسان نہیں۔ ہم بھی ان باتوں سے فخر نہیں کرسکتے کہ رؤیا یا الہام ہونے گے اور ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر ہیٹھ رہیں اور مجاہدات سے دستکش ہور ہیں اللہ تعالیٰ اس کو پہند نہیں کرتا''۔

(البدر جلد 3. نمبر 19.18 بتاریخ 16.8 مئی 1904) پر آپ نے فرمایا" برمؤمن کا یمی حال ہوتا ہے اگر وہ اخلاص اور

\_\_\_\_

ایک اور روایت میں ہے کہ آنخضرت نے فر مایا اللہ تعالی پرنگاہ رکھ تواسے
اپنے سامنے پائے گا۔ تو اللہ تعالی کوخوش حالی میں پہچان اللہ تعالی تجھے تنگدی میں
پہچانے گا اور سمجھ لے کہ جو تجھ سے چوک گیا اور تجھ تک نہیں پہنچ سکا وہ تیر نے نصیب
میں نہیں تھا اور جو تجھے مل گیا ہے وہ تجھے ملے بغیر نہیں رہ سکتا تھا کیونکہ تقدیر کا لکھا
یوں ہی تھا۔ جان لو کہ اللہ تعالی کی مد صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے اور خوشی
بے چینی کے ساتھ لی ہوئی ہے اور جر تنگی کے بعد یسراور آسانی ہے۔

(سنن ترمذي ابواب صفة القيامة)

آنخضرت علیہ اللہ تعالی کی رضا حاصل کرنے کیلئے حالانکہ، آپ کا کوئی فعل اللہ تعالیٰ کی رضا کے بغیرتھا ہی نہیں، پھر کس در دسے دعا ما تکتے تھے۔

روایت ہے کہ محمد بن ابراہیم حضرت عائشہ رضی اللہ عنھا سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا کہ میں رسول اللہ کے پہلو میں سوئی ہوئی تھی۔ پھر رات کے حصہ میں میں نے حضور کو وہاں نہ پایا۔ پھر شؤ لنے پراچا نک میراہا تھ حضور کو چھو گیا اور ہاتھ حضور کے قدم مبارک پرلگا جبکہ آپ سجدہ کررہے تھے اور اس دوران دعا کررہے تھے کہ اے اللہ میں تیری ناراضگی سے تیری رضا کی پناہ مانگنا ہوں اور تیری سزاسے تیری معافی کی پناہ میں آتا ہوں۔ میں تیری ثنا کا شار نہیں کر سکتا۔ تو ویہا بی ہے جیسا خود تو نے اپنی ذات کی شابیان فرمائی ہے۔

(سنن ترمذی کتاب الدعوات) پحرایک روایت میں ہے کہ مدینہ کے ایک شخص سے حضرت عبد الوہاب جھوں تو ہڑنے فوائد حاصل کرسکتا ہوں۔ دنیاوی قو تیں بھی لا پیج دے رہی ہوتی ہیں مرکزی بات نہیں۔ احمدی ہوتے ہوئے جماعت سے تعلق رکھتے ہوئے بھی تم ہے کام کرلو۔ یہ کاروبار کرلو اس سے تم اپنے حالات بھی بہتر کرلوگے پھر جماعت کی خدمت بھی چندے دے کرکرلوگے۔ تو یہ سب دجالی فتنے ہیں جماعت سے دور کرنے کے ۔ اس لئے حضرت مسیح موجود علیہ السلام نے فرمایا کہ اگر تم نے بیعت کی ہے تو پھران چکروں میں نہ پڑو۔ اس دھوکے سے دور رہو۔ خدا سے وفاداری کا نمونہ دکھاؤ۔ اس کی طرف جھکوتو تم میرے ہواور تمہیں رہو۔ خدا سے وفاداری کا نمونہ دکھاؤ۔ اس کی طرف جھکوتو تم میرے ہواور تمہیں سب پچھل جائے گا۔ اس بارہ میں آنخضرت کی بڑی بیاری تھیجت ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک وفعہ جبکہ میں آنخضرت کے پیچھے سواری پر بیٹھا تھا۔ آپ نے فر مایا اے برخوردار میں تجھے چند با تیں بتا تا ہوں اول یہ کہ تو اللہ تعالی کا خیال رکھ، اللہ تعالی تیرا خیال رکھے گا۔ تو اللہ تعالی پر نگاہ رکھ تو اللہ تعالی سے اللہ تعالی پر نگاہ رکھ تو اللہ تعالی سے مدد طلب کر اور سجھ لے کہ اگر مارے تو اللہ تعالی سے مدد طلب کر اور سجھ لے کہ اگر مارے تو اللہ تعالی سے مدد طلب کر اور سجھ لے کہ اگر مارے لوگ اکٹھے ہوکر تجھے فائدہ پہنچانا چاہیں تو وہ تجھے پچھ بھی فائدہ نہیں بہنچاسکتے سوائے اس کے کہ اللہ چاہے اور تیری قسمت میں فائدہ لکھ وے۔ اور اگر وہ تجھے نقصان پہنچا سے تا ہوائی تیری قسمت میں نقصان کہنچا سے تا کہ اگر کہ دی گئی ہیں اور صحیفہ نقد برخشک ہو چکا ہے۔ اور صحیفہ نقد برخشک ہو چکا ہے۔

\_\_\_\_\_

(92)

کریں گی۔ ماتم کے وقت نہ اپنا چہرہ نوچیں گی اور نہ واویلا کریں گی ، نہ اپنا گریبان مچاڑیں گی اور نہ اپنے بال بکھیریں گی ( یعنی ایسا رویہ اختیار نہیں کریں گی۔ جس سے سخت برہمی ، شدید بے صبری اور مایوی کا اظہار ہوتا ہو۔ )

(ابو داؤد كتاب الجنائز باب في النوح)

اصل صبرتو صدمہ کے آغاز کے دفت ہی ہوتا ہے

پر حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت ایک عورت کے
پاس سے گزرے جوایک قبر کے پاس ہیٹھی رور ہی تھی آپ نے فرمایا اللہ تعالی سے
ڈرواور صبر کرو۔ اس عورت نے کہا: چلو دور ہواور اپنی راہ لو۔ جومصیبت مجھ پر آئی
ہے وہ تم پر نہیں آئی۔ وراصل اس عورت نے آپ کو پہچا نانہیں تھا ( تبھی اس کے منہ
سے ایسے گتا خانہ کلمات نکلے ) جب اسے بتایا گیا کہ بیتو رسول اللہ تھے تو وہ گھبرا کر
آپ کے دروازہ پر آئی۔ وہاں کوئی در بان رو کنے والا تو تھا نہیں اس لئے سیدھی
اندر چلی گئی اور عرض کیا حضور میں نے آپ کو پہچا نانہیں تھا۔ آپ نے فرمایا: اصل
صبر تو صدمہ کے آغاز کے وقت ہی ہوتا ہے (ور نہ انجام کا رتو سب لوگ ہی رودھوکر
صبر کر لیتے ہیں۔)

(بخاری کتاب الجنائز باب زیارۃ القبور)
ایک بہت ہی اہم نکتہ پانچویں شرط میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ چاہے جو بھی
حالات ہوں، تنگی اور تنگ دئی کے دن لمبے ہوتے جارہے ہوں، دنیاوی لالچیں
سامنے نظر آرہی ہیں اور یہ بھی خیال آتا ہے اگر میں فلاں کا م کروں اور اس طرف

رسول الله علی نے فرمایا مومن کا معاملہ بھی عجیب ہے۔ اس کے سارے کام برکت ہی برکت ہوتے ہیں۔ یہ فضل صرف مومن کیلئے ہی مختص ہے۔اگراس کوکوئی خوشی ومسرت اور فراخی نصیب ہوتو اللہ تعالیٰ کا شکر کرتا ہے اور اس کی شکر گزاری اس کیلئے مزید خیرو برکت کا موجب بنتی ہے۔ اور اگر اس کوکوئی وُ کھ رنج تنگی اور نقصان پنچے تو وہ صبر کرتا ہے۔ اس کا بیطر زعمل بھی اس کیلئے خیرو برکت کا ہی باعث بن جاتا ہے کیونکہ وہ صبر کرے ثواب حاصل کرتا ہے۔

(مسلم کتاب الذهد باب المومن امره کله خیر)

پر بعض دفعہ اولا د کے ذریعہ سے بھی اللہ تعالی اپنے بندوں کو آزما تا

ہے۔اولا د کے فوت ہونے کی صورت میں بہت زیادہ ماتم کیا جا تا ہے خاص طور پر
عورتوں میں۔ اللہ تعالی کا شکر ہے کہ جماعت احمد بیکو اس نے بہت صبر کرنے
والوں اور اس کی رضا پر راضی رہنے والی ماؤں سے نواز اہے۔لیکن بعض دفعہ بعض
جگہوں سے شکوے کے اظہار بھی ہوجاتے ہیں خاص طور پر کم پڑھے کھے طبقے میں
اور صرف خاص کم پڑھے کھے طبقے میں ہی نہیں، پڑھے کھوں میں بھی میں نے دیکھا
ہے۔ناشکری اور شکوہ کے الفاظ منہ سے نکل جاتے ہیں۔

ایک روایت ہے کہ آنخضرت عظیاتہ خواتین سے بیعت کے وقت اس بات پرعہدلیا کرتے تھے۔ حدیث اس طرح ہے۔ حضرت اُسیدایک وسی بیعت کرنے والی صحابیہ سے روایت کرتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بیعت لیتے وقت جوعہدان سے لیا اس میں یہ بات بھی تھی کہ ہم حضور کی نافر مانی نہیں

\_\_\_

Majlis Ansārullāh, USA

مَّوْضِيَّةً. فَاذْ خُلِیْ فِیْ عِبَادِیْ. وَ اذْخُلِیْ جَنَّتِیْ ﴿ (الْفِرآیات ۱۳۲۸)۔ ایعنی اے نفس مطمئند! اپنے ربّ کی طرف لوٹ جا، راضی رہتے ہوئے اور رضا پاتے ہوئے۔ پس میرے بندول میں داخل ہوجا۔ اور میری جنت میں داخل ہوجا۔

راضی بقضاء رہے والوں اور اس کی خاطر دکھا ورمصیبت اٹھانے والوں
کوخدا کبھی بغیر جزاء کے نہیں چھوڑتا۔ ہم میں سے گئ ایسے ہیں جو غلطیوں کو تاہیوں
اور کمزوریوں کے پتلے ہیں اور ہم سے کئی غلطیاں اور گناہ سرز دہوجاتے ہیں لیکن
اگر اللہ تعالی کی قضاء پر راضی رہنے کی عادت ہے، اُس کی خاطر ہر مصیبت اٹھانے
کیلئے تیار ہیں اور اُٹھاتے ہیں ، اُن عورتوں کی طرح نہیں جو ذرہ سے نقصان پر
آسان سر پراُٹھا لیتی ہیں۔ شور مجا کر اور واویلا کرکے آسان سر پراُٹھا یا ہوا ہوتا ہے،
توالیف میرکرنے والوں کے لئے خدا کے رسول علیق میخوش خبری دیتے ہیں۔
توالیف گنا ہوں کا کفارہ ہوجاتی ہیں

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کسی مسلمان کو کوئی مصیبت کوئی وکھ کوئی رخ وغم کوئی تکلیف اور پریشانی نہیں چہتا مگر اللہ تعالی اس کی تکلیف کو اس کے گنا ہوں کا کفارہ بناویتا ہے۔

(مسلم كتاب البر و الصلة باب ثواب المومن فيما يصيبه من مرض اوحزن) پهرايك روايت كه حضرت صهيب بن سنان رضى الله عنه بيان كرتے بين

(رپورٹ جلسه اعظم مذاہب صفحه 131.131) پرآپ فرماتے ہیں:۔

'' خدا کا پیارا بندہ اپنی جان خدا کی راہ میں دیتا ہے۔اوراس کے عوض میں خدا کی مرضی خرید لیتا ہے۔وہی لوگ ہیں جو خدا کی رحمتِ خاص کے مورد ہیں .....''

(رپورٹ جلسه مذاہب صفحه 188)

آپمزیدفرماتے ہیں: '' بعض ایسے ہیں کدایے <sup>ن</sup>ف

'' بعض ایسے ہیں کہ اپنے نفسوں کو خدا کی راہ میں ﷺ دیتے ہیں۔ تاکسی طرح وہ راضی ہو.....''

(پیغام صلح روحانی خزانن جلد نمبر23 صنحه 473) ایے اوگوں کے بارہ میں بی خدا تعالی خوشخری دیتے ہوئے فرما تا ہے کہ ﴿ يَا يَتُهَا النَّفْ سُ الْمُطْمَئِنَّةُ ، ارْجِعِیْ اللی رَبِّکِ رَاضِيَةً

(88)

(89)

### پانچویں شرط بیعت

" به که هرحال رنج اور راحت اورعسر اوریسر اور نعمت اور بلامیں خدا تعالیٰ کے ساتھ وفا داری کرے گا اور بہر حالت راضی بقضا ہوگا اور ہرایک ذلت اور دُ کھے قبول کرنے کیلئے اُسکی راہ میں تیاررہے گا اورکسی مصیبت کے وار دہونے پراس سے منہیں پھیرے گا بلكهآ كے قدم بڑھائے گا''۔ الله تعالی قرآن کریم میں فرما تاہے۔ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِئ نَفْسَهُ ابْتِغَآءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ رَوُوْتُ بِالْعِبَادِ ﴾. (البقره: آيت ٢٠٨) اورلوگوں میں سے ایسابھی ہے جواپنی جان اللہ کی رضا کے حصول کیلئے بیج ڈالٹا ہے اوراللہ بندوں کے حق میں بہت مہر یانی کرنے والا ہے۔ اس کی تفسیر میں حضرت اقدس سے موعود علیہ السلام فرماتے ہیں: '' لینی انسانوں میں سے وہ اعلیٰ درجہ کے انسان جوخدا کی رضامیں کھوئے

(86)

سے چارہ جوئی کرے مگریہ مناسب نہیں ہے کہ تختی کے مقابل تختی کر کے کسی مفسدہ کو پیدا کریں۔ بیتو وہ وصیت ہے جوہم نے اپنی جماعت کو کردی اور ہم ایسے شخص سے بیزار ہیں اور اسکواپنی جماعت سے خارج کرتے ہیں جواس پڑمل نہ کرئے'۔
بیزار ہیں اور اسکواپنی جماعت سے خارج کرتے ہیں جواس پڑمل نہ کرئے'۔
(تبلیغ رسالت جلد 6 صفحہ 1700)

تہجد میں اُٹھنے کی کوشش کرے اور پانچ وقت کی نمازوں میں بھی قنوت ملادیں۔ ہر ایک خدا کو ناراض کرنے والی بات سے تو بہ کریں ۔ تو بہ سے مرادیہ ہے کہ اُن تمام بدکاریوں اور خدا کی نارضا مندی کے باعثوں کو چھوڑ کرایک تچی تبدیلی کریں اور آگے قدم رکھیں اور تقوی اختیار کریں۔ اس میں بھی خدا کا رحم ہوتا ہے۔ عاوات انسانی کو شاکتہ کریں ۔ غضب نہ ہو ۔ تواضع اور انکساری اس کی جگہ لے لے۔ اخلاق کی وری کے ساتھ اپنے مقدور کے موافق صدقات کا دینا بھی اختیار کرو۔ اخلاق کی وری کے ساتھ اپنے مقدور کے موافق صدقات کا دینا بھی اختیار کرو۔ رضا کیلئے مکینوں اور ائیروں اور اسپروں کو کھانا دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ خاص رضا کیلئے مکینوں اور اسپروں کو کھانا دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ خاص اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے ہم دیتے ہیں اور اس ون سے ہم ڈرتے ہیں جونہایت ہی ہولناک ہے۔

قصہ مختصر دعا ہے ،تو بہ ہے کام لواور صدقات دیتے رہوتا کہ اللہ تعالیٰ اپنے فضل وکرم کے ساتھ تم سے معاملہ کرئے'۔

(ملفوظات جلد اول صفحه 135.134.جدید ایڈیشن) پُرآب نے فرمایا:

'' سواے دوستو!اس اصول کومحکم پکڑو۔ ہرایک قوم کے ساتھ زی سے پیش آؤ۔زی سے عقل بڑھتی ہے اور برد باری سے گہرے خیال پیدا ہوتے ہیں اور جوشخص بیطریق اختیار نہ کرے وہ ہم میں سے نہیں ہے اگر کوئی ہماری جماعت میں سے مخالفوں کی گالیوں اور سخت گوئی پرصبر نہ کرے تو اسکااختیار ہے کہ عدالت کی رو

(١) آلدُهر آيت ٩.

84)

(85)

ے ایسے شخص کو جلد نکال لو جو بدی اور شرارت اور فتنه انگیزی اور برنفسی کا نمونه ہے۔ جو شخص ہماری جماعت میں غربت اور نیکی اور پر ہیز گاری اور حلم اور زم زبانی اور نیک مزاجی اور نیک چلنی کے ساتھ نہیں رہ سکتا وہ جلد ہم سے جدا ہوجائے کیونکہ ہمارا خدا نہیں چاہتا کہ ایسا شخص ہم میں رہے اور یقیناً وہ بدیختی میں مرے گا کیونکہ اُس نے نیک راہ کو اختیار نہ کیا سوتم ہوشیار ہو جاؤ اور واقعی نیک ول اور غریب مزاج اور راست باز بن جاؤ۔ تم پنج وقتہ نماز اور اخلاقی حالت سے شناخت کئے جاؤ گاور جس میں بدی کا بیجے ہوہ اس قسیحت پر قائم نہیں رہ سکے گا''

(اشتہار مورخه 29منی1898 تبلیغ رسالت جلد ہفتم صفحه43.42) پيرآپ فرماتے ہيں:

'' انسان کو چاہئے شوخ نہ ہو۔ بے حیائی نہ کرے۔ مخلوق سے بدسلو کی نہ کرے۔ محبت اور نیکی سے پیش آ وے۔ اپنی نفسانی اغراض کی وجہ سے کسی سے لغض نہ رکھے۔ مختی اور نرمی مناسب موقع اور مناسب حال کرے''

(ملفوظات جلد 5صفحه 609 جديد ايديشن)

## عاجزى وانكسارى كواپناؤ

پھر فروتنی اور عاجزی کے بارہ میں آپ نے فر مایا:

'' .....اس سے پیشتر کہ عذاب اللی آ کرتو بدکا دروازہ بندکردے تو بہ کرو جبکہ دنیا کے قانون سے اسقدرڈ رپیدا ہوتا ہے تو کیا وجہ ہے کہ خدا تعالی کے قانون سے نہ ڈریں جب بلاسر پرآ پڑے تو اس کا مزہ چکھنا ہی پڑتا ہے۔ چاہئے کہ ہرشخص بندوں کو دھوکا دینا چا ہتا ہے تو تم پر لا زم ہوگا کہ اس بدی کو اپنے درمیان سے دور کر واور ایسے انسان سے پر ہیز کر وجو خطرناک ہے اور چاہئے کہ کسی ند ہب اور کسی قوم اور کسی گروہ کے آ دمی کو نقصان رسانی کا ارادہ مت کر واور ہر ایک کے لئے سپچ ناصح بنوا در چاہئے کہ تر بروں اور بدمعاشوں اور مفسدوں اور بدچلنوں کو ہر گز تہاری مجالس میں گزر نہ ہو اور نہ تہارے مکانوں میں رہ سکیں کہ وہ کسی وقت تہاری ٹھوکر کا موجب ہوں گے .....'

فرمایا: '' ...... بیده امور بین اوروه شرائط بین جویش ابتداء سے کہتا چلا آیا ہوں۔ میری جماعت میں سے ہرایک فرد پر لازم ہوگا کہ ان تمام وصیتوں کے کاربندہوں اور چاہئے کہتمہاری مجلسوں میں کوئی ناپا کی اور شخصے اور بنسی کا مشغلہ نہ ہوا ور نیک دل اور پاک طبع اور پاک خیال ہوکر زمین پر چلوا ور یا در کھو کہ ہرایک شراعت مقابلہ کے لائق نہیں ۔ اس لئے لازم ہے کہ اکثر اوقات عفوا ور درگذر کی عادت مقابلہ کے لائق نہیں ۔ اس لئے لازم ہے کہ اکثر اوقات عفوا ور درگذر کی عادت ڈالوا ور صبرا ورحلم سے کام لوا ور کسی پر ناجا تر طریق سے حملہ نہ کر وا ور جذبات نفس کو دبائے رکھوا ور اگر کوئی بحث کرویا کوئی نہ ہی گفتگو ہوتو نرم الفاظ اور مہذبا نہ طریق سے کروا ور اگر کوئی جہالت سے بیش آو ہوتو سلام کہہ کرایی مجلس سے جلداً ٹھ جاؤ اگرتم ستائے جاؤا ورگلیاں دیئے جاؤا ور تمہارے حق میں برے برے لفظ کہ جائیس تو ہوشیار رہو کہ سفاہت کا سفاہت کے ساتھ تمہارا مقابلہ نہ ہو ور نہ تم بھی و لیے بی تھم ہو گے جیسا کہ وہ ہیں۔ خدا تعالی چاہتا ہے کہتم ہیں ایک ایسی جماعت بناوے کہتم تمام دنیا کے لئے نیکی اور راست بازی کا نمونہ تھم ہو۔ سوا ہے در میان بناوے کہتم تمام دنیا کے لئے نیکی اور راست بازی کا مونہ تھم ہو۔ سوا ہے در میان

83

کرکے فرمایا تھا جبتم میں سے کی کوغصہ آجائے اوروہ کھڑا ہوتو بیٹھ جائے اگراس کاغصہ دور ہوجائے تو ٹھیک وگر نہ وہ لیٹ جائے۔ (مسند احمد بن حنبل جلد نمبر 5 صفحہ 153 مطبوعہ بیروت)

رمسک احمد بن کلیل جدد ممہری صلاحه اور ایم بیروک المصبوعه بیروک پاس
پیرایک روایت ہے راوی بیان کرتے ہیں کہ ہم عروہ بن محد کے پاس
بیٹے ہوئے سے کہ اُن کے پاس ایک شخص آیا جس نے اُن کے ساتھ الی باتیں
کیس کہ ان کو خصہ آگیا راوی کہتے ہیں کہ جب ان کو شدید غصہ آگیا تو وہ کھڑے
ہوئے اوروضوکر کے ہمارے پاس لوٹ آئے پیراُنہوں نے کہا کہ میرے والد نے
میرے واداعتیہ کے وصیلہ سے جو صحابہ میں سے سے بیروایت سنائی کہ
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ غصہ شیطان کی طرف سے آتا ہے اور
شیطان آگ سے پیدا کیا گیا ہے اور آگ کو پانی کے ذریعہ بچھایا جاتا ہے پس جب
شیطان آگ سے پیدا کیا گیا ہے اور آگ کو پانی کے ذریعہ بچھایا جاتا ہے پس جب
تم میں سے کی کو خصہ آئے تو اُسے وضوکرنا چاہئے۔

(مسند احمد بن حنبل جلد 4 صفحه 226. مطبوعه بیروت) حضرت زیاداین چیاعتبرضی الله عنه سے روایت کرتے ہیں که آنخضرت صلی الله علیه وسلم بید دعا مانگا کرتے تھے کہ اے میرے الله میں برے اخلاق اور بری خواہشات سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔

(ترمذی ابواب الدعوات، باب جامع الدعوات) حضرت اقدس می موعودعلیه السلام اس سلسله میں کیا فرماتے ہیں اور اُن کو جماعت سے کیا تو قعات ہیں وہ پیش کرتا ہوں ، فرمایا:

'' میری تمام جماعت جواس جگیه حاضر ہیں یا اپنے مقامات میں بود و ہاش

رکھتے ہیں اس وصیت کو تو چہ ہے سنیں کہ وہ جو اس سلسلہ میں داخل ہوکر میرے ساتھ تعلق ارادت اور مریدی کار کھتے ہیں اس سے غرض پیے ہے کہ تاوہ نیک چکنی اور نیک بختی اورتقوی کے اعلیٰ درجہ تک پہنچ جائیں اورکوئی فساداورشرارت اور بدچلنی اُن کے نز دیک نہ آسکے ۔ وہ پنج وقت نماز ہاجماعت کے یابند ہوں ۔ وہ حجموث نہ بولیں۔وہ کسی کوزبان سے ایذا نہ دیں۔وہ کسی قتم کی بدکاری کے مرتکب نہ ہوں اور تحسى شرارت اورظلم اورفساوا درفتنه كا خيال بھى ول ميں نەلا ويي غرض ہرايك قتم کے معاصی اور جرائم اور ناکر دنی اور ناگفتنی اور تمام نفسانی جذبات اور پیجاحر کات سے مجتنب رہیں اور خدا تعالی کے پاک دل اور بےشر اور غریب مزاج بندے ہوجائیں اور کوئی زہر بلہ خمیران کے وجود میں ندرہے .... اور تمام انسانوں کی ہدری اُن کا اصول ہو اور خدا تعالیٰ سے ڈریں اور اپنی زبانوں سے اور اپنے ہاتھوں سے اورا پنے ول کے خیالات کو ہرایک نایاک اور فساد انگیز طریقوں اور خیانتوں سے بچاویں اور پنج وقتہ نماز کونہایت التزام سے قائم رکھیں اورظلم اور تعدی اورغبن اور رشوت اور اتلا ف حقوق اور بے جاطرفداری سے باز رہیں اورکسی بدصحبت میں نہ بیٹھیں اور اگر بعد میں ثابت ہو کہ ایک شخص جو اُن کے ساتھ آید ورفت رکھتا ہے وہ خدا تعالی کے احکام کا یا بندنہیں ہے ..... یاحقو ق عبا د کی کچھ پرواہ نہیں ہےرکھتااور یا ظالم طبع اورشر بر مزاج اور بدچلن آ دمی ہے یا پیر کہ جس شخص سے تہمیں تعلق بیعت اور ارادت ہے اُسکی نسبت ناحق اور بے وجہ بدگوئی اور زبان درازی اور بدزبانی اور بہتان اورافتر اء کی عادت جاری رکھ کرخدا تعالیٰ کے

(81)

فرمایا غصے سے اجتناب کرو۔ پھر آنخضرت نے دوبارہ فرمایا '' غصے سے اجتناب کرو'۔ تو جب غصے سے اجتناب کرنے کو ہروفت ذبن میں رکھیں گے تو بغض اور کیئے خود بخو دختم ہوتے چلے جائیں گے پھر ایک عادت کسی کو نقصان پہنچانے کی تکیف پہنچانے کی بیہوتی ہے کہ کسی طرح خراب کرنے کیلئے کسی کے کئے ہوئے سودے پرسودا کرے۔ اس حدیث میں اس سے بھی منع فرمایا ہے۔ زیادہ قیمت ویکر صرف اس غرض سے کہ دوسرے کا سودا خراب ہوچیز لینے کی کوشش کرتے ہیں حالانکہ کوئی ذاتی فائدہ اس سے نہیں ہور ہا، یہاں بھی بتا دوں کہ کسی کے رشتے کیلئے جسے ہوئے پیغام پر پیغام بھی اس زمرے میں آتا ہے اور یہ بھی منع ہے اس لئے احمد یوں کواس سے اجتناب کرنا چاہئے۔

پھرفر مایا کے ظلم نہیں کرنائسی کو حقیر نہیں سجھنائسی کو ذکیل نہیں کرنا۔ ظالم بھی خدا تعالیٰ کے قرب کو حاصل نہیں کرسکتا تو یہ س طرح ہوسکتا ہے کہ ایک طرف تو آپ خدا کی خوشنودی کی خاطر بیعت کر کے زمانہ کے مامور من اللہ کو مان رہے ہوں اور دوسری طرف ظلم سے لوگوں کے حقوق پر قبضہ کررہے ہوں۔ بھائیوں کوان کے حق نہ دیں بہنوں کو اُن کی جائیدا دوں میں سے حصہ نہ دیں صرف اس لئے کہ بہن کی شادی دوسرے خاندان میں ہوئی ہے ہماری جدی پشتی جائیدا دوسرے خاندان میں ہوئی ہے ہماری جدی پشتی جائیدا دوسرے خاندانوں میں نہ چلی جائے ہے دیہاتوں میں عام رواج ہے تو یہویوں پرظلم کرنے خاندانوں میں نہ چلی جائے ہو دیم اواج ہوں۔ ہویاں خاوند کے حقوق کا خیال نہ رکھنے والے ہوں۔ ہویاں خاوند کے حقوق کا خیال نہ رکھنے والے ہوں۔ ہویاں خاوند کے حقوق کا خیال نہ رکھنے والے ہوں۔ ہویاں ایس با تیں نکل آئیں

گی جوظلم کے زمرے میں آتی ہیں۔ تو بہت ی ایسی باتیں سرز دہوجاتی ہیں۔ جن سے محسوس ہوتا ہے کہ دوسرے کو حقیر سمجھ رہے ہیں یا دوسرے کو ذکیل سمجھ رہے ہیں تو ایک طرف تو بیعت کا دعوی کرنا تمام برائیوں کو چھوڑ نے کا عہد کرنا اور دوسرے یہ حرکتیں ۔ واضح تھم ہے ایک مسلمان پر بیکی طرح بھی جائز نہیں کہ وہ دوسرے مسلمان کو حقیر سمجھے اس طرح پر مسلمانوں پر دوسرے مسلمانوں کا خون مال اور عزت حرام ہے تو آپ جواس زمانہ کے ما مورکو مان کراسلامی تعلیمات پر سب سے زیادہ عمل درآ مد کا دعوی کرتے ہیں کے بارے میں کس طرح برداشت کیا جاسکتا ہے کہ بیح کتیں ہوں اور پھر حضرت اقدس سے موعود کی جماعت میں بھی شامل رہیں ان باتوں کو چھوڈی نہ سمجھتے ہوئے آنخضرت علیا ہے کہ سام کیا اس بارے میں کیا عمل تھا۔ اسلام لانے کے بعداً نہوں نے اپنے اندر کیا تبدیلیاں کیں۔ اس بارے میں امادیث کے مزید نمونے پیش کرتا ہوں۔

حضرت ابوذ رخفاری رضی الله عندروایت کرتے ہیں کداُن کے ایک حوض سے پانی پلایا جاتا تھا تو ایک خاندان کے پچھلوگ آئے اُن میں سے کسی نے کہاتم میں سے کون ابوذ رکے پاس جائے گا اور اُن کے سرکے بال پکڑ کراُن کا محاسبہ کرے گاایک شخص نے کہا میں بیکا م کروں گا چنانچہ وہ شخص اُن کے پاس حوض پر گیا اور ابوذ رکو تنگ کرنا شروع کردیا ابوذ راس وقت کھڑے تھے پھر بیٹھ گئے اُس کے بعد لیٹ گئے اس پر انہوں نے کہا کہ اے ابوذ رآ پ کیوں بیٹھ گئے اور پھر آپ بعد لیٹ شخے اس پر انہوں نے کہا کہ اے ابوذ رآ پ کیوں بیٹھ گئے اور پھر آپ کیوں لیٹے تھے اس پر انہوں نے کہا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں مخاطب

(78) •

دشمنیاں مت رکھوا درتم میں ہے کوئی ایک دوسرے کے سودے پیسودانہ کرے اے اللہ کے بندوآپس میں بھائی بھائی بن جاؤمسلمان مسلمان کا بھائی ہے وہ اپنے بھائی پرظم نہیں کرتا اُسے ذلیل نہیں کرتا اور اُسے حقیر نہیں جانتا پھر آنخصور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے سینہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے تین مرتبہ فرمایا: اَلتَّ قَدُوٰی ہلهُ مَا لیعنی تقویٰی ہلہ نا کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر جانے ہر مسلمان پر دوسرے مسلمان کا خون ، مال اور عزت حرام ہے۔

(صحيح مسلم كتاب البر والصِّلة باب تحريم ظلم المسلم وخذله .....الخ)

كسى كو تكليف نه يهنچاؤ

چوقی شرط میں یہ بیان ہے کہ نہ ہاتھ سے نہ زبان سے نہ کسی بھی طرح سے
کسی کو تکلیف نہیں دینی۔ اس شرط کو مزید کھولتا ہوں۔ یہ جو صدیث میں نے پڑھی
ہے اس میں سے اس کوسا منے رکھیں فر مایا ''حسد نہ کرو'' اب حسد ایک ایسی چیز
ہے جو آخر کا ربڑھتے بڑھتے دشمنی تک چلی جاتی ہے اس حسد کی وجہ سے ہروقت
دل میں جس سے حسد ہواس کو نقصان پہنچا نے کا خیال رہتا ہے۔ پھر حسد ایک ایسی
چیز ہے، ایک ایسی بیاری ہے جس سے دوسرے کو تو جو نقصان پہنچتا ہے وہ تو ہے ہی،
چیز ہے، ایک ایسی بیاری ہے جس سے دوسرے کو تو جو نقصان پہنچتا ہے وہ تو ہے ہی،
چید کرنے والاخو و بھی اس آگ میں جلتار ہتا ہے اور چھوٹی چھوٹی باتیں ہیں جو حسد
پیدا کر رہی ہوتی ہیں کہ فلاں کا کا روبار کیوں اچھا ہے۔ فلاں کے پاس پیسہ میر سے
سے زیادہ ہے۔ فلاں کا گھر میرے سے اچھا ہے۔ فلاں کے بیاس پیسہ میر سے
عور توں کا یہ حال ہوتا ہے کہ فلاں کے پاس زیورا چھا ہے تو حسد شروع ہوگیا پھراور

تواور دین کے معاملے میں جہاں نیکی کو دیکھ کررشک آنا چاہئے۔خود بھی کوشش ہونی چاہئے کہ ہم بھی آگے بڑھ کر دین کے خادم بنیں۔اس کے بجائے خدمت کرنے والوں کی ٹانگیں تھینچنے کی کوشش کرتے ہیں کہ کسی طرح شکایات لگا کراسکو بھی دین کی خدمت سے محروم کر دیا جائے۔

پھراس حدیث میں آیا ہے کہ جھگڑ نانہیں۔ چھوٹی چھوٹی باتیں ہوتی ہیں اورلڑائی جھڑ ہے۔ اورلڑائی جھڑ ہے۔ شروع ہوجاتے ہیں مثلاً چھوٹی می بات ہے کسی ڈیوٹی والے نے کسی بچے کوجلسہ کے دوران اُسکی مسلسل شرارتوں کی وجہ سے ذراتختی سے روک دیایا حدید کی کہ اب اگرتم نے ایسا کیا تو میں تختی کروں گاسزا دوں گاتو قریب بیٹھے ہوئے ماں یا باپ فوراً بازو چڑ ھالیتے ہیں اور سے تجربہ میں آئی ہیں باتیں اوراس ڈیوٹی والے بچارے کی الیم مٹی بلید کرتے ہیں کہ اللہ کی پناہ ۔ اب تمہاری اس حرکت سے جہاں تم نے عہد بیعت کوتو ڑا اپنا اخلاق خراب کے وہاں اپنی نئی نسل کے دل سے بھی نظام کا احترام ختم کردیا اور اس کے دماغ سے بھی صحیح اور غلط کی پیچان ختم کردی۔

پھر فرمایا دشمنیاں مت رکھو۔ اب جیموٹی جیموٹی باتوں پر دشمنیاں شروع ہوجاتی ہیں دل کینوں اور نفرتوں سے بھر جاتے ہیں۔ تاک میں ہوتے ہیں کہ بھی محصے موقعہ ملے اور میں اپنی دشمنی کا بدلہ لوں حالانکہ تھم تو یہ ہے کہ کی سے دشمنی نہ رکھو، بغض نہ رکھو۔ حدیث شریف میں آتا ہے کہ ایک صحابی نے آنخضرت علیقے سے عرض کی البی مختصر بات بتا کیں ۔ نصیحت کریں جومیں بھول نہ جاؤں آپ نے سے عرض کی البی مختصر بات بتا کیں ۔ نصیحت کریں جومیں بھول نہ جاؤں آپ نے

(76)

یا کوئی پینے کی چیز تھی آپ نے بڑے غصے سے اسکی طرف دیکھا تو تھا وہ ہوشیار قرآن كابهي علم ركهتا تفااور حاضره ماغ بهي تفافوراً بولا وَالْكَاظِمِيْنَ الْغَيْظ آپ نے کہاٹھیک ہےغصہ دبالیا۔اباسکوخیال آیا کہغصہ تو دبالیالیکن ول میں تو رہے كاكسى وقت كسى اورغلطي يرمارنه يرجائ فورأ بولا وَالْمِعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ - آپ نے کہاٹھیک ہے جاؤ معاف بھی کردیا۔علم اور حاضر د ماغی پھرکام آئی فوراً کہنے لگا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ آبِ نَهُمَا لَهُ وَاوَتَّمْهِينَ آزادَ بَعَى كرتا مول تواس ز مانہ میں غلام خریدے جاتے تھے اتنی آ سانی ہے آ زادی نہیں ملتی تھی لیکن غلام کی حاضر د ماغی اورعلم اور مالک کا تقوی کام آیا اور آزادی مل گئی۔ توبیہ ہے اسلام کی

## عفوو درگذر ہے کا م لو

حضرت مسيح موعود عليه الصلوة والسلام ايصال خير كي اقسام كے بيان ميں دوسری قشم ان اخلاق کی جوایصال خیر سے تعلق رکھتے ہیں کے متعلق فرماتے ہیں: '' پہلاخلق ان میں سے عفو ہے ۔ یعنی کسی کے گناہ کو بخش دینا ۔اس میں ایصال خیر میہ ہے کہ جو گناہ کرتا ہے وہ ایک ضرر پہنچا تا ہے اوراس لائق ہوتا ہے کہ اس کوبھی ضرر پہنچایا جائے سزا ولائی جائے، قید کرایا جائے ، جر مانہ کرایا جائے یا آپ ہی اس پر ہاتھ اُٹھایا جائے ۔ پس اس کو بخش وینا اگر بخش وینا مناسب ہوتو أس كے حق ميں ايسال خير ہے۔ اس ميں قرآن شريف كى تعليم يہ ہے ﴿ وَالْكَاظِمِيْنَ الْغَيْظَ وَالْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ ﴾. (١) ﴿ جَزَآءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ

مِّفْلُهَافَ مَنْ عَفَاوَاصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ (r) يَعَنى نَيَكَ آدِي وه بِي جو غصه کھانے کے محل پر اپنا غصہ کھا جاتے ہیں اور بخشنے کے محل پر گناہ کو بخشتے ہیں بدی کی جزا اُسقدر بدی ہے جو کی گئی ہولیکن جو شخص گناہ کو بخش و ہےاورا پیےموقع پر گناہ کو بخش دے کہاس ہے کو کی اصلاح ہوتی ہوکو کی شرپیدا نہ ہوتا ہویعنی عین عفو کے خل یر ہو، نہ غیرکل پرتواس کا وہ بدلہ یائے گا''۔

(اسلامي اصول كي فلاسفي روحاني خزائن جلد نمبر١٠ صفحه ٣٥١) ایک بڑی مشہور حدیث ہے۔اکثر نے نئی ہوگی جس میں آنخضرت عظیمات اینے سینہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ تقویل یہاں ہے یعنی حقیقی اور ہے مثال تقویٰ اگر کہیں ہوسکتا ہے تو وہ صرف اور صرف آپ ﷺ کا دل صافی ہےاس دل میں سوائے تقویٰ کے کچھاور ہے ہی نہیں۔

پس اے لوگواے مومنوں کی جماعت تمہارے لئے ہمیشہ بیتکم ہے کہ تم نے جس اُ سوہُ حسنہ پڑعمل کرنا ہے وہ محدرسول الله صلی الله علیہ وسلم کا اسوہُ حسنہ ہے۔ پس اینے دلوں کوٹٹولو۔ کیاتم دل میں اُس اُسوہ حسنہ پڑھمل کرتے ہوئے اپنے آپ کوتقویٰ ہے بھرنے کی کوشش کر رہے ہو؟ کیا تمہارے اندر بھی اللہ کا خوف اُسکی خثیت اوراُس کے نتیجہ میں اُسکی مخلوق کی ہمدر دی اور خیرخوا ہی ہے۔

اب میں پوری حدیث بیان کرتا ہوں جو بوں ہے:

حضرت ابوهریرہؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ عظیمہ نے فر مایا آپس میں حسد نہ کرو۔ آپس میں نہ جھگڑو۔ آپس میں بغض نہ رکھوا ورایک دوسرے سے (۱) آل عمران آیت ۱۳۵. (۲) الشوریٰ آیت ۳۱.

نہیں دوں گایہ تو ہمارے اُو پر فرض ہے اس کی پابندی تو ہم نے خصوصیت سے کرنی ہی ہے کیونکہ مسلمان تو ہمارے پیارے محبوب پیارے آتا حضرت اقد س محم مصطفیٰ علی ہے کیونکہ مسلمان تو ہمارے پیارے قوالے ہیں ان کی برائی کا تو ہم سوچ بھی نہیں سکتے سوائے اُن نام نہاد علاء کے جو اسلام کے نام پر ایک دھبہ ہیں جنہوں نے اس نوائے اُن نام نہاد علاء کے جو اسلام کے نام پر ایک دھبہ ہیں جنہوں نے اس نمانہ کے سے موعود اور مہدی کے خلاف اپنی وشنی کی انتہاء کردی ہے ان کے خلاف بھی ہم اپنے خدا ہے اُس قادر و تو انا خدا ہے جو سب قدر توں کا مالک ہے ایسے شریروں کے خلاف مدد ما تگتے ہوئے اُس کے حضور جھکتے ہوئے یہ کہتے ہیں کہ اے اللہ تو بی اُن کو پکڑا وریہ بھی اس لئے کہ خدا کا رسول ان کو بدترین گلوق کہہ چکا ہے وریہ ہمیں کی سے زا کدعنا داور کسی کے خلاف غصہ نہیں ، ہم تو اللہ تعالیٰ کی تعلیم پر عمل کرنے والے ہیں اور اللہ تعالیٰ ہمیں اپنے غصہ کو د بانے کی تصیحت کرتے ہوئے ارشا و فرما تا ہے۔

﴿ اَلَّـذِيْنَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالْكَاظِمِيْنَ الْغَيْظَ وَالْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ ﴾ ـ (آل عمران آيت١٣٥)

یعنی وہ لوگ جوآ سائش میں بھی خرچ کرتے ہیں اور تنگی میں بھی اور غصہ دبا جانے والے لوگوں سے درگذر کرنے والے ہیں اور اللہ احسان کرنے والوں سے محبت کرتا ہے۔

اس آیت سے ہی حضرت امام حسین علیہ السلام کے غلام نے آزادی حاصل کر لی تھی بیان کیاجا تا ہے کہ غلام نے آپ پر غلطی سے کوئی گرم چیز گرادی پانی حضور فرماتے ہیں۔'' میرے ہاتھ پرتو بہ کرناایک موت کو جا ہتا ہے تا کہتم نئ زندگی میں ایک اور پیدائش حاصل کرو۔

بیعت اگرول سے نہیں تو کوئی نتیجہ اس کا نہیں ۔ میری بیعت سے خداول کا اقرار چاہتا ہے لیں جو سے ول سے مجھے قبول کر تا اور اپنے گنا ہوں سے کچی تو بہ کر تا ہے خفور ورجیم خدا اُس کے گنا ہوں کو ضرور بخش ویتا ہے اور وہ ایسا ہو جاتا ہے جیسے ماں کے پیٹ سے نکلا ہے تب فرشتے اُس کی حفاظت کرتے ہیں''

(ملفوظات جلد سوم صفحه 262)

چوتهي شرط بيعت

'' بیرکہ عام خلق اللّد کوعمو ماً اور مسلمانوں کوخصوصاً اپنے نفسانی جوشوں سے کسی نوع کی ناجائز تکلیف نہیں دے گا۔ نہ زبان سے نہ ہاتھ سے نہ کسی اور طرح سے' جیبا کہ اس شرط سے واضح ہے کہ غصہ میں آکر مغلوب الغضب ہوکراپی اناء کا مسلم بناکراپی جموثی غیرت کا اظہار کرتے ہوئے نہ ہی اپنے ہاتھ سے نہ ہی زبان سے کسی کو دُکھنیں دینا۔ بیتو ہے ہی ایک ضروری شرط کہ کسی مسلمان کو دُکھ

\_\_\_\_

..... بید اتنا اہم اور ضروری مضمون ہے اور موجودہ زمانہ میں اس کی ضرورت اوربھی زیادہ محسوس ہوتی ہے ۔ جبکہ ہم حضرت اقدس مسیح موعود علیہ الصلاق والسلام کے زمانہ سے دور جارہے ہیں ہمیں بیرتو فخر ہے کہ ہم حضرت مسیح موعود علیہالسلام کےفلا ں صحابی کینسل میں سے ہیں لیکن اپنے آباوا جدا د کی قربانیوں پر کم نظر ہے اگلی نسلوں میں جسمانی خون تو منتقل ہو گیا ہے لیکن روحانیت کے معیار کم ہوئے ہیں بہرحال بیقدرتی امرہے کہ جوں جوں نبوت کے زمانہ سے دور ہوتے حائیں کچھ کمیاں کچھ کمزوریاں بیدا ہوتی ہیں۔لیکن ترقی کرنے والی جماعتیں ز مانے اور حالات کا رونا رو کر و ہیں بیٹھ نہیں جایا کرتیں بلکہ کوشش کرتی ہیں ہم تو خوش قسمت ہیں کہ ہمارے بارے میں یہ خوشخبریاں اور پیش گوئیاں موجود ہیں کہ سے محدی کی جماعت میں شامل ہوکر حضرت اقدس محد رسول اللہ ﷺ کی تعلیم کو دنیا میں پھیلا ناہےاور بیمقدرہے بشرطیکہ ہم تو حیدیہ قائم رہیں اوراس تعلیم پر نہصرف خود قائم ہوں بلکہا بنی نسلوں کو بھی قائم رکھیں اب میں حضرت اقدس مسیح موعود علیہ السلام کاایک اقتباس پیش کرتا ہوں جس سے واضح ہوتا ہے کہ آپ علیہ السلاة والسلام اپنی بیعت کرنے والول سے کیا جاہتے ہیں اس کے بعد شرا لط بیعت کی چوتھی شرط سے شروع کروں گا۔

(70)

ان پر کھولے جائیں گے۔

خدانے مجھے مخاطب کر کے فرمایا کہ میں اپنی جماعت کو اطلاع ووں کہ جولوگ ایمان لائے ایساایمان جواس کے ساتھ ونیا کی ملونی نہیں اور وہ ایمان نفاق یابز دلی سے آلودہ نہیں اور وہ ایمان اطاعت کے سی درجہ سے محروم نہیں ایسے لوگ خدا کے پسندیدہ لوگ ہیں اور خدا فرما تا ہے کہ وہی ہیں جن کا قدم صدق کا قدم ہے'۔

(رسالہ الوصیت روحانی خزائن جلد ۲۰ صفحہ ۲۰ اللہ تعالیٰ ہم سب کواس پر قائم رہنے کی توفق عطافر مائے ۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کواس پر قائم رہنے کی توفق عطافر مائے ۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کواس پر قائم رہنے کی توفیق معنوں میں سپااورا حمدی مسلمان بنائے ، ہمیں اپنے عہد بیعت پر قائم رہنے اور اس یا عمل کرنے والا بنائے ۔ خدا اور اس کے رسول عیافیہ کی تجی اور کامل اطاعت کرنے والا بنائے ۔ ہم سے بھی کوئی ایبافعل سرز دنہ ہوجس سے حضرت اقدس میں موجود علیہ السلام کی اس پیاری جماعت پر کوئی حرف آئے ۔ اے اللہ تو ہماری غلطیوں کو معاف فرما۔ ہماری پر وہ پوثی فرما۔ ہمیں ہمیشہ اپنے فرما نبر داروں اور وفا داروں میں لکھے۔ ہمیں ہمارے عہد وفا اور بیعت پر قائم رکھ، ہمیں اپنے پیاروں میں شامل رکھ، ہماری نسلوں کو ہمیں اپنے سے جدانہ کرنا۔ ہمیں اپنی پی معرفت عطاکر۔ اے ارحم الراحمین خدا ہم پر رحم فرما اور ہماری ساری وعائیں قبول فرما۔ ہمیں ان تمام وعاد کی کا وارث بنا جو حضرت اقدس می موجود علیہ السلام نے اپنی ہمیں ان تمام وعاد کی کا وارث بنا جو حضرت اقدس می موجود علیہ السلام نے اپنی جماعت میں شمولیت اختیار کرنے والوں کے لئے کیں۔

گندی چیز کی طرح جماعت سے باہر پھینک دیا جائے گا اور حسرت سے مریگا اور خدا کا پھے نہ بگاڑ سکے گا۔ دیکھو میں بہت خوثی سے خبر دیتا ہوں کہ تمہارا خدا در حقیقت موجود ہے۔اگر چہ سب اس کی مخلوق ہے لیکن وہ اس شخص کو چن لیتا ہے جو اس کو چتا ہے۔ وہ اس کے پاس آ جا تا ہے جو اس کے پاس جا تا ہے۔ جو اس کو عزت دیتا ہے وہ بھی اس کو عزت دیتا ہے۔ تم اپنے دلوں کو سید ھے کر کے اور زبانوں اور آ نکھوں اور کا نوں کو پاک کر کے اس کی طرف آ جاؤ کہ وہ تمہیں قبول کریگا۔''

(کشتی نوح روحانی خزائن جلد۱۹ صفحه۱۵)

حضرت اقدس مسيح موعودعليه السلام مزيد فرماتي بين-

" بیمت خیال کرو کہ خداتمہیں ضائع کردےگا۔تم خدا کے ہاتھ کا ایک بنج ہوجو زبین میں بویا گیا۔خدا فرما تا ہے کہ بیز بخ بطے گا اور پھولے گا اور ہرا یک طرف سے اس کی شاخیں تکلیں گی اور ایک بڑا درخت ہوجائے گا۔ پس مبارک وہ جوخدا کی بات پر ایمان رکھے اور درمیان میں آنے والے ابتلاؤں سے نہ ڈرے کیونکہ ابتلاؤں کا آنا ہمی ضروری ہے تا خدا تمہاری آزمائش کرے کہ کون اپنے وعوی بیعت میں صادق اور کون کا ذب ہے۔ وہ جو کسی ابتلاء سے لغزش کھائے گا وہ پچھ بھی خدا کا نقصان نہیں کرے گا اور بدبختی اس کوجہنم تک پہنچائے گی۔اگروہ پیدا نہ ہوتا تو اس کے لئے اچھا تھا۔ گروہ سب لوگ جوا خیر تک صبر کریں گے اور ان پرمصائب کے زلز لے آئیں گے اور حوادث کی آئدھیاں چلیں گی اور قوییں بنی اور شخصا کریں گی اور دنیا ان سے تخت اور حوادث کی آئدھیاں چلیں گی اور قوییں بنی اور شخصا کریں گی اور دنیا ان سے تخت کر امت کے ساتھ پیش آئے گی۔ وہ آخر فتحیاب ہوں گے اور برکتوں کے درواز سے کر امت کے ساتھ پیش آئے گی۔ وہ آئر فتحیاب ہوں گے اور برکتوں کے درواز سے کر امت کے ساتھ پیش آئے گی۔ وہ آخر فتحیاب ہوں گے اور برکتوں کے درواز سے کر امت کے ساتھ پیش آئے گیں۔ وہ آخر فتحیاب ہوں گے اور برکتوں کے درواز سے کر امت کے ساتھ پیش آئے گیں۔ وہ آخر فتحیاب ہوں گے اور برکتوں کے درواز سے کے ساتھ پیش آئے گیں۔ وہ آخر فتحیاب ہوں گے اور برکتوں کے درواز سے کے ساتھ پیش آئے گیں۔ وہ آخر فتحیاب ہوں گے اور برکتوں کے درواز ب

(69)

ایک حدیث میں آتا ہے۔ نعمان بن بشیرروایت کرتے ہیں کہ نبی علی ہے اسے نعمان بن بشیرروایت کرتے ہیں کہ نبی علی ہے ا اپنے منبر پر کھڑے ہو کر فر مایا: '' جو مخص تھوڑے پر شکر نہیں کرتاوہ زیادہ پر بھی شکر میادانہیں کریا تا۔ اور جولوگوں کا شکر میدادانہیں کرتاوہ اللہ تعالی کے احسانات کا بھی شکر میدادانہیں کریا تا۔ اللہ تعالی کی نعماء کا ذکر خیر کرنا بھی شکر ہے۔ اور اللہ تعالی کی نعماء کا ذکر خیر نہ کرنا ناشکری

(مسند احمد بن حنبل جلد اصفحه ۱۲۵۸مطبوعه بیروت)
حضرت معاذبن جبل رضی الله عندروایت کرتے بیل که رسول الله علیاته علیاته علیاته معاذبالله علیاته علیاته علیاته علیاته کا باتھ پکڑا اور فرمایا۔ اے معاذبالله کی قتم! یقیناً میں تجھ سے محبت رکھتا ہوں 'پھر آپ نے فرمایا اے معاذبا میں تجھے وصیت کرتا ہوں کہ تو ہر نماز کے بعدیہ وعا کرنا نہ بھولنا۔ اَلله لُهُ مَّ اَعِنِی عَلٰی ذِی خَدِرِکَ وَ شُدِرِکَ وَ شُدرِکَ وَ حُدْنِ عِبْدِ وَالله عَلَا وَ مُحَدِد وَالله وَاله وَالله وَ

(سنن ابي داؤد كتاب الوتر. باب في الاستغفار)

حضرت اقدس مسيح موعودعليه السلام فرماتے ہيں:

''اگرانسان غوراور فکر سے دیکھے تو اس کومعلوم ہوگا کہ واقعی طور پرتمام محامداور صفات کا مستحق اللہ تعالیٰ ہی ہے۔اور کوئی انسان یا مخلوق واقعی اور حقیقی طور پر حمدوثنا کا مستحق نہیں ہے۔اگرانسان بغیر سی تشم کی غرض کی ملونی کے دیکھے تو اس پر بدیمی طور پر کھل جاوے گا کہ کوئی شخص جو مستحق حمد قرار پاتا ہے وہ یا تو اس لئے مستحق ہوسکتا ہے کہ کسی ایسے زمانہ میں جبکہ کوئی وجود نہ تھا اور نہ کسی وجود کی خبرتھی وہ اس کا پیدا کر نیوالا ہو۔

(رونیداد جلسه دعا. روحانی خزانن جلده ۱ صفحه ۱۹۸۵ تا ۱۰۲) جماعت کوعموی نصیحت کرتے ہوئے آپ فرماتے ہیں:'' اگرتم چاہتے ہو کہ آسان پر فرشتے بھی تمہاری تعریف کریں تو تم ماریں کھا وَاورخوش رہواورگالیاں سنواور شکر کرو۔اورنا کامیاں دیکھواور پیوندمت توڑو۔ تم خداکی آخری جماعت ہو۔ سووہ عمل نیک دکھلا وَجوا ہے کمال میں انتہائی درجہ پر ہو۔ ہرایک جوتم میں سست ہوجائیگا وہ ایک

(67)

#### استغفارا ورتوبيه

حضرت اقدس مسيح موعود عليه السلام فرمات بين " ﴿ وَ أَن اسْتَغْفِرُوا رَبُّكُمْ ثُمَّ تُونُواْ إلَيْه ﴾ -(١) يادر كوكه يدوچيزين اس امت كوعطافرماني كن مين -ايك قوت حاصل کرنے کے واسطے۔ دوسری حاصل کر وہ قوت کوملی طور پر دکھانے کے لئے ۔ قوت حاصل کرنے کے واسطے استغفار ہے جس کو دوسر کے لفظوں میں استمد ا داور استعانت بھی کہتے ہیں۔صوفیوں نے لکھا ہے کہ جیسے ورزش کرنے سے مثلاً مگدروں اور موگریوں کو اٹھانے اور پھیرنے سے جسمانی قوت اور طاقت بڑھتی ہے اس طرح پر روحانی مگدر استغفار ہے۔ اس کے ساتھ روح کو ایک قوت ملتی ہے اور دل میں استقامت پیداہوتی ہے۔ جے توت لینی مطلوب ہووہ استغفار کرے یے غفر ڈ ھا تکنے اور د بانے کو کہتے ہیں۔استغفار سے انسان ان جذبات اور خیالات کو ڈھا بینے اور و بانے کی کوشش کرتا ہے (جو) خدا تعالیٰ ہے روکتے ہیں۔ پس استغفار کے یہی معنے ہیں کہ زہر ملے مواد جو حملہ کر کے انسان کو ہلاک کرنا جاہتے ہیں ان پر غالب آ وے اور خداتعالیٰ کے احکام کی بجاآ وری کی راہ کی روکوں سے پی کر انہیں عملی رنگ میں وکھائے۔

یہ بات بھی یادر کھنی جائے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان میں دونتم کے مادےرکھے ہیں۔ایک می مادہ ہے جس کا موکل شیطان ہے اور دوسرائریا تی مادہ ہے۔ جب انسان تكبركرتا ب اورايخ تيك كچه سجهتا ب اور ترياقي چشمه سے مدونهيں ليتا توسمي قوت

غالب آ جاتی ہے۔ لیکن جب ایخ تیک ذلیل وحقیر سمجھتا ہے اور ایخ اندر اللہ تعالیٰ کی مدد کی ضرورت محسوس کرتا ہے اس وقت اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک چشمہ پیدا ہوجا تا ہےجس سے اس کی روح گداز ہوکر بہنگلتی ہے اور یہی استغفار کے معنی ہیں۔ لیعنی پیر کہ ال قوت كويا كرز هر بلي موادير غالب آجاوك "-

(ملفوظات جلداول صفحه٣٢٩-٣٢٩مطبوعه ربوه)

# الله تعالیٰ کی حمد کرتے رہیں

پھراس تیسری شرط میں ایک یہ بات بھی شامل ہے کہ ہروت اللہ تعالیٰ کی حمد كرتارى كاراس بارە مىل قرآن كريم مىل الله تعالى فرما تاب: ألْ حَمْدُ لِللَّهِ رَبّ الْعلَمِيْنَ (الفاتحة آيت) تمام حمد الله بي كے لئے ہے جو تمام جہانوں كارب ہے۔ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِيْ لَهُ مَا فِي السَّمَوٰتِ وَمَا فِي الْآرْضِ وَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأَخِوَةِ. وَهُوَ الْحَكِيْمُ الْخَبِيْرُ . (سورة ساآيت ٢)سب تدالله بي كي ب جس كا وہ سب کچھ ہے جوآ سانوں میں ہے اور جوز مین میں ہے اور آخرت میں بھی تمام ترحمد اُس کی ہوگی اور وہ بہت حکمت والا (اور )ہمیشہ خبر رکھتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت علیہ نے فرمایا: ہراہم کام اگرخدانعالی کی حمد کے بغیر شروع کیا جائے وہ ناقص رہتا ہے۔

ایک دوسری روایت میں بیالفاظ ہیں کہ ہرکلام جواللہ کی حد کے بغیر شروع کیا جائے وہ بے برکت اور بے اثر ہوتا ہے۔

(سنن ابن ماجه ابواب النكاح اور سنن ابو داؤد كتاب الادب)

هود آیت ۲.

پھرآپ نے فرمایا: ' ..... جب خدا سے طافت طلب کریں یعنی استغفار کریں تو روح القدس کی تائید سے ان کی کمزوری دورہوسکتی ہے اور وہ گناہ کے ارتکاب سے نگا سے تا ہیں جیسا کہ خدا کے نبی اوررسول بچتے ہیں۔ اورا گرا یسے لوگ ہیں کہ گنہ گارہو چکے ہیں تو استغفار ان کو یہ فائدہ پہنچا تا ہے کہ گناہ کے نتائج سے یعنی عذاب سے بچائے جاتے ہیں کیونکہ نور کے آئے سے ظلمت باتی نہیں رہ سکتی۔ اور جرائم پیشہ جواستغفار نہیں کرتے یعنی خداسے طافت نہیں ما نگتے۔ وہ اسے جرائم کی سزایا تے رہتے ہیں'۔

(كشتئ نوح روحاني خزائن جلد١٩ صفحه٣٠)

حضرت اقدس مسيح موعودعليه السلام فرمات مين:

''بعض آدمی ایسے ہیں کہ ان کو گناہ کی خبر ہوتی ہے اور بعض ایسے کہ ان کو گناہ کی خبر ہوتی ہے اور بعض ایسے کہ ان کو گناہ کہ خبر بھی نہیں ہوتی ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ہمیشہ کے لئے استغفار کا التزام کرایا ہے کہ انسان ہرایک گناہ کے لئے خواہ وہ ظاہر کا ہوخواہ باطن کا ہوا سے علم ہو یا نہ ہواور ہاتھ اور پاؤں اور زبان اور ناک اور کان اور آ تکھ اور سب قتم کے گناہوں سے استغفار کرتا رہے ۔ آج کل آ دم علیہ السلام کی دعا پڑھنی چاہئے ۔ ﴿ وَبَّنَا ظَلَمْنَا آنَفُسَنَا وَ اِنْ لَمْ مَنْ فَعْدِ وَ اَنْ فَعَاسِرِ مِنْنَ ﴾ ۔ (۱) یہ دعا اول ہی قبول و آئی فیمن المنحاسر من کرو۔ جو شخص غفلت سے زندگی نہیں گزارتا ہر گزارتا ہر گزوں امیر نہیں کہ وہ کی فوق الطافت بلا میں مبتلا ہو ۔ کوئی بلا بغیرا ذن کے نہیں آتی جسے مجھے یہ دعا الہام ہوئی: رَبِّ کُلُ شَیْءِ خَادِمُکَ رَبِّ فَاحْفَظْنِیْ وَانْصُرْنِیْ وَازْحَمْنِیْ \* وَانْصُرْنِیْ \* وَازْحَمْنِیْ \* ۔ (ملفوظات جلد دوم صفحہ ۵۵۵ جدید ایڈیشن)

(١) الاعراف آيت ٢٣.

میں دومعنے پر آیا ہے۔ایک تو یہ کہاہنے دل کوخدا کی محبت میں محکم کر کے گنا ہوں کے ظہور کو جوعلیحدگی کی حالت میں جوش مارتے ہیں خدا تعالی کے تعلق کے ساتھ رو کنا اور خدامیں پوست ہوکر اس سے مدو جا ہنا۔ بیاستغفار تو مقربوں کا ہے جو ایک طرفة العين خدا سے عليحده مونااني تباہي كاموجب جانتے ہيں اس لئے استغفار كرتے ہیں تا خداا بنی محبت میں تھا ہے رکھے۔اور دوسری قشم استغفار کی یہ ہے کہ گناہ سے نکل کر خدا کی طرف بھا گناا در کوشش کرنا کہ جیسے درخت زمین میں لگ جاتا ہے ایسا ہی ول خدا کی محبت کا اسیر ہوجائے تا یا ک نشو ونما یا کر گناہ کی خشکی اور زوال سے زیج جائے اوران دونول صورتول كانام استغفار ركها كياركيونكه غَفَرَجس سے إستغفار لكلاب وها تكنے اور دبانے کو کہتے ہیں۔ گویااستغفار سے پیمطلب ہے کہ خدااس شخص کے گناہ جواس کی محبت میں اپنے تنیک قائم کرتا ہے و بائے رکھے اور بشریت کی جڑیں نگی نہ ہونے وے بلکہ الوہیت کی حاور میں کیکرا پی قدو سیت میں سے حصہ دے۔ یا اگر کوئی جڑ گناہ کے ظہور سے ننگی ہوگئی ہو پھراس کو ڈھانک دے اور اس کی برہنگی کے بدا تر سے بیجائے۔ سو چونکہ خدا مبدء فیض ہےاوراس کا نور ہرا یک تاریکی کے دورکرنے کے لئے ہرونت تیار ہاں گئے یاک زندگی حاصل کرنے کے لئے یہی طریق متقیم ہے کہ ہم اس خوفناک حالت سے ڈرکراس چشمہ طہارت کی طرف دونوں ہاتھ پھیلا ئیں تاوہ چشمہ زور سے ہاری طرف حرکت کرے اور تمام گند کو یکد فعہ لے جائے ۔خدا کوراضی کرنے والی اس ے زیادہ کوئی قربانی نہیں کہ ہم درحقیقت اس کی راہ میں موت کوقبول کر کے اپنا وجود اس کے آ گےر کھویں۔''

(سراج الدین عیسانی کے چار سوالوں کا جواب روحانی خزائن جلد ۱۲ صفحه ۲۳۲۳۳)

**(62)** 

Majlis Ansārullāh, USA

اورتمہارے لئے باغات بنائے گااورتمہارے لئے نہریں جاری کرےگا۔ ﴿فَسَیِّٹِ بِحَمْدِ رَبِّکَ وَاسْتَغْفِرْهُ. إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا﴾ (النصر آیت ۴) پس اپنے ربّ کی حمد کے ساتھ (اس کی) تبییج کراوراُس سے مغفرت مانگ۔ یقیناً وہ بہت تو بہ قبول کرنے والا ہے۔

اس بارہ میں ایک حدیث ہے۔ ابی بردہ بن ابی موک است والد ابوموک است والد ابوموک است حوالہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ عظیمہ نے فرمایا۔ اللہ تعالی نے مجھ پرمیری امت کو دوامانتیں دینے کے بارہ میں وی نازل کی جوبہ ہیں۔ ﴿وَمَا كَانَ اللّٰهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُوْنَ ﴾ لِيُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُوْنَ ﴾ لِيُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُوْنَ ﴾ لان نالانفال آیت ۳۳) یعنی اللہ ایسانہیں کہ انہیں عذاب دے جب تک توان میں موجود مواور اللہ ایسانہیں کہ انہیں عذاب دے جب میں جواور اللہ ایسانہیں کہ انہیں عذاب دے جبکہ وہ بخشش طلب کرتے ہوں۔ پس جب میں ان سے الگ ہواتو میں نے ان میں قیامت تک کے لئے استغفار چھوڑا۔

(جامع ترمذی کتاب تفسیر القرآن تفسیر سورة الانفال)
حضرت ابن عباس رضی الله عنها سے روایت ہے کہ رسول الله علی الله علیه وسلم
فر مایا ۔ جو محض استغفار کو چمٹار ہتا ہے (یعنی استغفار کرتار ہتا ہے) الله تعالی اس کے
لئے ہرتگی سے نظنے کی راہ بنادیتا ہے اور اس کی ہرمشکل سے اس کی کشائش کی راہ پیدا
کر دیتا ہے اور اسے ان راہوں سے رزق عطا کرتا ہے جن کا وہ تصور بھی نہیں کرسکتا ۔
کر دیتا ہے اور اسے ان راہوں سے رزق عطا کرتا ہے جن کا وہ تصور بھی نہیں کرسکتا ۔

حضرت اقد س مسے موعود علیہ السلام فرماتے ہیں کہ:
حضرت اقد س مسے موعود علیہ السلام فرماتے ہیں کہ:

دسی استغفار جس کے ساتھ ایمان کی جڑیں مضوط ہوتی ہیں قرآن شریف

ہونے کے واسطے ضروری ہے کہ آپ پر درود پڑھوا در آپ کے کسی تھم کی نافر مانی نہ کرو، سب حکموں پر کار بندر ہؤ'۔

(البدر - جلد ٢ نمبر ١٢ بتاريخ ١٨٢ پرين ١٩٠٣ ، صفحه ١٠٥) حفرت اقد سُ مَنَ موعود عليه السلام فرمات بين: " السلْهُ مَ صَلِّ وَسَلِّمُ فَ وَبَارِكُ عَلَيْهِ وَالِه بِعَدَدِ هَمِّه وَ غَمِّه وَ حُزْنِه لِهاذِهِ الْاُمَّةِ وَانْزِلْ عَلَيْهِ انْوَارَ رَحْمَتِكَ إِلَى الْآبَدِ" -

(بر کات الدعا روحانی خزانن جلد ۲ صفحه ۱۱) ترجمہ:۔اے اللہ درود اور سلام اور بر کتیں بھیج آپ اور آپ کی آل پر۔اتی زیادہ رحمتیں اور بر کتیں جتنے ہم وغم اور حزن آپ کے دل میں اس امت کے لئے تھے اور آپ پراپنی رحمتوں کے انوار ہمیشہ نازل فرما تا چلاجا۔

# استغفارمين مداومت اختياركرين

پھراس تیسری شرط میں استغفار کے بارہ میں بھی ہے۔قر آن کریم میں اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوْا رَبَّكُمْ . إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا . يُّوْسِلِ السَّمَآءَ عَلَيْكُمْ مِّدْ رَارًا . وَيُمْدِدْكُمْ بِاَمْوَالٍ وَّ بَنِيْنَ وَيَجْعَلْ لَّكُمْ جَنَّتٍ وَ يَجْعَلْ لَّكُمْ اَنْهُرًا ﴾ (نوح آيت ١١ تا ١٣)

پس میں نے کہاا ہے ربّ سے بخشش طلب کرویقیناً وہ بہت بخشے والا ہے۔وہ تم پرلگا تار برسنے والا بادل بیجے گا۔اوروہ اموال اوراولا دکے ساتھ تمہاری مدوکرے گا

(60)

نوركى مشكين بين اوركت بين اهذا بما صليت على مُحمّد "

(حقیقةالوحی، حاشیه صفحه ۱۲۸، روحانی خزائن جلد نمبر ۲۲ صفحه ۱۳۱ حاشیه،)

یعنی به برکات اس در ودکی وجہ سے ہیں جوتو نے محمد علی پہنچا تھا۔
حضرت اقد س سے موعود علیہ السلام فرماتے ہیں:۔'' در ودشریف کے طفیل ......
میں دیکھتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے فیوض عجیب نوری شکل میں آنخضرت علی کے طرف جاتے ہیں اور پھر وہاں جا کر آنخضرت علی کے میں جذب ہوجاتے ہیں۔ اور وہاں سے نکل کر ان کی لاا نتہا نالیاں ہوجاتی ہیں اور بقدر حصہ رسدی ہر حقدار کو پہنچتی ہیں۔ یعنیا کوئی فیض بدوں وساطت آنخضرت علی کے دوسروں تک پہنچ ہی نہیں سکتا۔ در ووشریف کیا ہے؟ رسول اللہ علی کے اس عرش کو حرکت دینا ہے جس سے بینور کی نالیاں نکلتی ہیں۔ جو اللہ تعالیٰ کا فیض اور فضل حاصل کرنا چا ہتا ہے اس کو لازم ہے کہ وہ کشرت سے در ووشریف کیا ہے۔ اس کو لازم ہے کہ وہ کشرت سے در ووشریف کیا ہے۔ اس کو لازم ہے کہ وہ کشرت سے در ووشریف کیا ہے۔ اس کو لازم ہے کہ وہ کشرت سے در ووشریف کیا ہوں کا کہ اس فیض میں حرکت پیدا ہوں'۔

(الحكم بتاريخ ٢٨ مفرودى ١٩٠٣ على المحكم بالدين ١٩٠٨ مفرودى ١٩٠٣ على المحكم بالده المحكم المحكم المحتم المح

فر مایا ہے جومسلمان بھی مجھ پر دروو بھیجتا ہے تو وہ جب تک مجھ پر درود بھیجتار ہتا ہے اس وقت تک فرشتے اس پر درود بھیجتے رہتے ہیں۔اب جاہے تو اس میں کمی کرے اور جاہے تو اسے زیادہ کرے۔

حضرت عمر بن خطاب رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ دعا آسان اور زمین کے درمیان تھہر جاتی ہے اور جب تک تواپنے نبی علیقی پر درود نہ بھیجے اس میں سے کوئی حصہ بھی (خدا تعالیٰ کے حضور پیش ہونے کے لئے ) اور پنہیں جاتا۔

(ترمذی، كتاب الصلوة باب ماجاء فی فضل الصلوة على النبی عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله

(ترمذی ، کتاب الصلوة باب ماجاء فی فضل الصلوة علی النبی ﷺ حضرت اقدس کے موقود علیہ الصلوة والسلام ورود کی برکات کا ذاتی تجربهان الفاظ میں بیان فرماتے ہیں۔ فرمایا کہ '' ایک مرتبه ایسا اتفاق ہوا کہ درودشریف کے برخصنے میں یعنی آنخضرت علیہ پر درود تھیجنے میں ایک زمانہ تک مجھے بہت استدراک رہا کیونکہ میرایقین تھا کہ خدا تعالی کی راہیں نہایت وقیق راہیں ہیں وہ بجز وسیلہ نبی کریم کم کے بہت استدراک میں سکتیں۔ جسیا کہ خدا تعالی کی راہیں نہایت وقیق راہیں ہیں وہ بجز وسیلہ نبی کریم کی مائیں سکتیں۔ جسیا کہ خدا بھی فرما تا ہے ﴿ وَ الْبَتَ عُواْ اللّٰهِ الْوَسِیلَة ﴾ تب ایک مدت کے بعد شفی حالت میں میں نے ویکھا کہ دوستے بعنی ماشکی آئے ایک اندرونی راستے سے اور ایک ہیرونی راہ سے میرے گھر میں داخل ہوئے اور ان کے کاندھوں پر

(58)

**-** (59)

ہے بھی بڑھ کرہے جو بیدار کررہائے''۔

(ملفوظات جلد دوم صفحه ۱۸۲ جدید ایڈیشن)

حضرت اقدس مسيح موعود عليه السلام فرماتے بين:

" راتوں کو اٹھواور دعا کروکہ اللہ تعالیٰتم کو اپنی راہ دکھلائے۔ آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ نے بھی تدریجاً تربیت پائی۔ وہ پہلے کیا تھے۔ ایک کسان کی حتم ریزی کی طرح تھے۔ پھر آتخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے آبپاشی کی۔ آپ نے ان کے لئے دعا کیں کیس۔ نج صحیح تھا اور زمین عمدہ تو اس آبپاشی سے پھل عمدہ نکلا۔ جس طرح حضور علیہ السلام چلتے اسی طرح وہ چلتے۔ وہ دن کا یارات کا انتظار نہ کرتے تھے۔ تم لوگ سے دل سے تو بہ کرو۔ تہجد میں اٹھو، دعا کرو، دل کو درست کرو، کمزور یوں کو چھوڑ دو اور خدا تعالیٰ کی رضا کے مطابق اسے تول وقعل کو بناؤ''۔

(ملفوظات جلد اول صفحه ۲۸. جدید ایڈیشن)

آ تخضرت علي بردرود تصيخ ميل مداومت اختيار كري التحضرت علي بردرود تصيخ ميل مداومت اختيار كري التحضرت علي بردرود تصيخ كى كوشش كرتا رج كا، ورود تصيح كا، التحقيق بن با قاعد كى اختيار كرك كاراس باره مين قرآن كريم مين الله تعالى فرما تا به فران الله وَمَلْنِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِي يَالَيُهَا الَّذِيْنَ المَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا ﴾ (الاحزاب آيت ٥٥)

یقیناً اللہ اوراس کے فرشتے نبی پر رحمت بھیجتے ہیں۔اے وہ لوگو جوا بمان لائے ہوائم بھی اس پر دروداورخوب خوب سلام بھیجو۔

حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت بی کریم علیات کے فرماتے سنا کہ جب تم مؤذن کواذان دیتے ہوئے سنوتو تم بھی وہی الفاظ وہراؤ جووہ کہتا ہے۔ پھر مجھ پر دروو دہشے ہے۔ جس شخص نے مجھ پر درود پڑھااللہ تعالی اس پر دس گنار حتیں نازل فرمائے گا۔ پھر فرمایا: میرے لئے اللہ تعالی سے وسیلہ ما گوجو جنت کے مراتب میں سے ایک مرتبہ ہے جواللہ کے بندوں میں سے ایک بندہ کو ملے گا۔ اور میں امیدر کھتا ہوں کہ وہ میں ہی ہوں گا۔ جس کی نے بھی میرے لئے اللہ سے وسیلہ ما نگااس کے لئے شفاعت حلال ہوجائے گی۔

(صحيح مسلم كتاب الصلاة باب القول مثل قول المؤذن سمعه ثم يصلى على النبي عَالِيلُهِ.....)

توبیسب کو مدنظرر کھنا چاہئے کہ اللہ کی رضا کو حاصل کرنے کے لئے ، خدا تک چہنے کے لئے ، اپنی دعاؤں کو اللہ کے حضور قبولیت کا درجہ دلوانے کے لئے ضروری ہے کہ ہم آنخضرت علیا ہے کہ اللہ کا سب سے بہترین ذریعہ جس طرح حدیث میں آیا ہے اور حضرت سے موجود علیہ السلام نے بھی فرمایا ہے ، بہی ہے کہ بہت زیادہ درود پڑھنا چاہئے ۔ اَلہ لُھُمَّ صَلِّ عَلَی مُحَمَّدٍ وَعَلَی آلِ مُحَمَّدٍ حَمَا مَ سَلَّ عَلَی مُحَمَّدٍ وَعَلَی آلِ مُحَمَّدٍ حَمَا بَارَکْتَ عَلَی اَبْرَاهِیْمَ وَعَلَی آلِ اِبْرَاهِیْمَ وَانَکَ حَمِیْدٌ مَجِیْدٌ ۔

حضرت عامر بن ربیعہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنخضرت علیہ نے

<u>56</u>)

ہے۔ یعنی میں ہی اس کا کارساز ہوتا ہوں۔ اگر وہ مجھ سے مانگتا ہےتو میں اس کو دیتا ہوں اوراگروہ مجھ سے پناہ جا ہتا ہےتو میں اسے پناہ دیتا ہوں۔

(بخاري كتاب الرقاق باب التواضع)

حضرت ابو ہر پرہ ٹیان کرتے ہیں کہ آنخضرت علیا ہے نے فرمایا: اللہ تعالیٰ رحم
کرے اس شخص پر جورات کو اٹھے اور نماز پڑھے اور اپنی ہیوی کو اٹھائے ۔ اگر وہ اٹھنے
میں پس وپیش کرے تو اس کے منہ پر پانی چھڑکے تا کہ وہ اٹھ کھڑی ہو۔ اس طرح
اللہ تعالیٰ رحم کرے اس عورت پر جورات کو اٹھی ، نماز پڑھی اور اپنے میاں کو جگایا۔ اگر
اس نے اٹھنے میں پس وپیش کیا تو اس کے منہ پر پانی چھڑکا تا کہ وہ اٹھ کھڑا ہو۔

(ابوداؤد كتاب الصلوة)

حضرت اقدى مسيح موعودعليه السلام فرماتے بين:

''ہاری جماعت کو چاہئے کہ وہ تہجد کی نماز کو لازم کر لیں۔ جو زیادہ نہیں وہ وہ ہی رکھت پڑھ لے کیونکہ اس کو دعا کرنے کا موقع بہر حال الل جائےگا۔ اس وقت کی دعاؤں میں ایک خاص تاثیر ہوتی ہے کیونکہ وہ سے درداور جوش سے نکلتی ہیں۔ جبتک ایک خاص سوز اور دردول میں نہ ہواس وقت تک ایک خض خواب راحت سے بیدار کب ہوسکتا ہے؟ پس اس وقت کا اٹھنا ہی ایک در دول پیدا کر دیتا ہے جس سے دعا میں رقت اور اضطراب کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہیں۔ انظر اب اور اضطراب اور اضطرار اور قبولیت دعا کا موجب ہوجاتے ہیں۔ لیکن اگر اٹھنے میں سستی اور غفلت سے کام لیتا ہے تو ظاہر ہے کہ وہ درداور سوز دل میں نہیں کیونکہ نیند تو خم کو دور کر دیتی ہے۔ لیکن جبکہ نیند سے بیدار ہوتا ہے تو معلوم ہوا کہ کوئی درداور خم نیند

ایک حدیث ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عندروایت کرتے ہیں کہرسول اللہ عنائی ساء ونیا پر نزول علیہ نے فرمایا کہ جب رات کا آخری پہر ہوجائے تو اللہ تعالیٰ ساء ونیا پر نزول فرماتا ہے اور فرماتا ہے کوئی ہے جو مجھ سے دعا کرے اور مکیں اس کی دعا قبول کروں ۔ کوئی ہے جو مجھ سے مغفرت طلب کر ہے تو مکیں اس کو بخش دوں ۔ کوئی ہے جو مجھ سے منفرت طلب کر ہے تو مکیں اس کو بخش دوں ۔ کوئی ہے جو مجھ سے اپنی تکلیف مجھ سے رزق طلب کر ہے تو مکیں اسے رزق عطا کروں ۔ کوئی ہے جو مجھ سے اپنی تکلیف کے دور کرنے کے لئے دعا کر ہے تو مکیں اس کی تکلیف کو دور کروں ۔ اللہ تعالیٰ یونہی فرماتار ہتا ہے یہاں تک کوئی صادق ہوجاتی ہے۔

(مسند احمد بن حنبل جلد نمبر ۲ صفحه ۵۲۱، مطبوعه بیروت) بہت سارےلوگ دعاؤں کے لئے لکھتے ہیں۔خودبھی اس طریق پڑمل کریں تو اللّٰہ تعالیٰ کے فضلوں کی بارش بھی نازل ہوتے دیکھیں۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت علیا ہے۔ ایک دفعہ فرمایا: اللہ تعالی فرما تاہے جس نے میرے دوست سے دشمنی کی میں اس سے اعلان جنگ کرتا ہوں۔ میرا بندہ جتنا میرا قرب اس چیز ہے، جو مجھے پہند ہے اور میں نے اس پر فرض کر دی ہے، حاصل کرسکتا ہے، اتنا کسی اور چیز سے حاصل نہیں کرسکتا اور نوافل کے ذریعہ سے میرا بندہ میرے قریب ہوجا تا ہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگ جاتا ہوں۔ اور جب میں اس کو اپنا دوست بنالیتا ہوں تو اس کے کان بن جاتا ہوں، جس سے وہ سنتا ہے، اس کی آنکھیں بن جاتا ہوں، جن سے وہ وہ گیڑتا ہے، اس کے یاؤں بن جاتا ہوں جن سے وہ چیٹا ہوں، جن سے وہ چیٹا ہوں جن سے وہ چیٹا ہوں جن سے وہ چیٹا ہوں جن سے وہ چیٹا

(54)

(55)

ناشناساہے۔توابیاشعلہنوراس پرنازل کر کہ تیراانس اورشوق اس میں پیدا ہوجائے۔تو ایبافضل کر کہ میں نامینا نہاٹھوں اورا ندھوں میں نہ جاملوں۔

جب اس متم کی دعاما نگے گااوراس پردوام اختیار کرے گاتو وہ دیکھے گا کہ ایک وقت اس پرالیا آئے گا کہ اس بے ذوقی کی نماز میں ایک چیز آسان سے اس پر گرے گی جورفت پیدا کردے گئے'۔

(ملفوظات جلد دوم صفحه ۲۱۲ جدید ایڈیشن)

# نمازتهجد كاالتزام كري

پھراس تيسري شرط ميں بدہے كەنماز تېجد راسے۔

الله تعالى فرما تا ج: ﴿ وَ مِنَ الَّيْلِ فَتَهَدَّجُهُ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ. عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُوْدًا ﴾ . (سورة بني اسرائيل آيت ٨٠)

سورج کے ڈھلنے سے شروع ہوکررات کے چھاجانے تک نماز کو قائم کراور فجر کی اوت کو اہمیت دے۔ یقیناً فجر کو قرآن پڑھنا ایسا ہے کہ اُس کی گواہی دی جاتی ہے۔ اور رات کے ایک حصہ میں بھی اس (قرآن) کے ساتھ ہجند پڑھا کر۔ یہ تیرے لئے نفل کے طور پر ہوگا۔ قریب ہے کہ تیرار ب مجنے مقام محمود پر فائز کردے۔

حضرت بلال بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت علیہ نے فرمایا: تمہیں نماز تہد کا التزام کرنا چاہئے نے فرمایا: تمہیں نماز تہد کا التزام کرنا چاہئے کیونکہ یہ گزشتہ صالحین کا طریقہ رہا ہے اور جسمانی بیاریوں سے بچاتی ہے۔ عادت گنا ہوں سے روکتی ہے، برائیوں کوختم کرتی ہے اور جسمانی بیاریوں سے بچاتی ہے۔ اور جسمانی بیاریوں سے بچاتی ہے۔

احکام کی بجا آوری کے واسطے دست بستہ کھڑا ہونا اور بھی کمال ندلت اور فروتن سے اس کے آگے بجدے میں گر جانا۔ اس سے اپنی حاجات کا مانگنا یہی نماز ہے۔ ایک سائل کی طرح بھی اس مسئول کی تعریف کرنا کہ تو ایسا ہے، تو ایسا ہے۔ اس کی عظمت اور جلال کا اظہار کر کے اس کی رحمت کو جنبش ولانا پھر اس سے مانگنا۔ پس جس دین میں بینہیں، وہ دین ہی بیٹیس، وہ دین ہی کی اسے۔

انسان ہروقت محتاج ہے اس سے اس کی رضا کی راہیں مانگار ہے اوراس کے فضل کا اس سے خواستگار ہو کیونکہ اس کی دی ہوئی توفیق سے کچھ کیا جاسکتا ہے۔ اے خدا! ہم کوتو فیق دے کہ ہم تیرے ہوجا کیں اور تیری رضا پر کار بند ہو کر تجھے راضی کرلیں۔خدا کی محبت ،اس کا خوف ،اس کی یاد میں دل لگار ہے کا نام نماز ہے اور یہی دین ہے۔

. پھر جو خص نماز ہی ہے فراغت حاصل کرنی چاہتا ہے اس نے حیوانوں سے بڑھ کر کیا کیا ؟ وہی کھانا بینااور حیوانوں کی طرح سور ہنا۔ بیرتو دین ہرگز نہیں ۔ بیہ سیرت کفار ہے بلکہ جودم غافل وہ دم کافر والی بات بالکل راست اور سیح ہے''۔

(تقسیر حضرت مسیح موعود جلد مصفحه ۱۱۲ ۱۱۱ مطبوعه ربوه طبع جدید) نماز میں ذوق کس طرح حاصل ہو۔ اس بارہ میں حضرت اقد س سے موعود علم السلام فرماتے ہیں:

''اے اللہ تو مجھے دیکھتا ہے کہ میں کیسااندھااور نامینا ہوں اور میں اس وقت بالکل مردہ حالت میں ہوں۔ میں جانتا ہوں کہ تھوڑی دیر کے بعد مجھے آ واز آئے گی تو میں تیری طرف آ جاؤں گا۔اس وقت مجھے کوئی روک نہ سکے گالیکن میرا دل اندھااور

(53

باقی اپنی تمام عام دعاؤں میں اپنی زبان میں ہی الفاظ متضرعانہ ادا کرلیا کرو تا کہ تمہارے دلوں پراس عجز ونیاز کا پچھاڑ ہؤ'۔

(کشتی نوح ۔ روحانی خزانن جلد ۱۹ صفحه ۱۹.۲۸ کی آپ نے کہ آپ کے ذریعہ سے آسان انسان پر پھک پڑتا ہے۔ نماز کاحق اداکرنے والا بیخیال کرتا ہے کہ میں مرگیا اوراس کی روح گداز ہوکر خدا کے آستانہ پر گر پڑی ہے۔ جس گھر میں اس قتم کی نماز ہوگی وہ گھر بھی تاہ نہ ہوگا۔ حدیث شریف میں ہے کہ اگر نوخ کے وقت میں نماز ہوتی تو وہ قوم بھی تباہ نہ ہوتی ۔ جج بھی انسان کے لئے مشروط ہے ، روزہ بھی مشروط ہے ، زکوۃ بھی مشروط ہے ، گرنماز مشروط نہیں ۔ سب ایک سال میں ایک ایک وفعہ ہیں گراس کا تھم ہرروز پانچ دفعہ ای گراس کا تھم ہرروز پانچ دفعہ ایں گراس کا تھم ہرروز پانچ دفعہ ای گرموں سے حاصل ہوتی ہیں اور نہ اس بیعت کا پھوفا کدہ حاصل ہوگی نہ ہوں گی جواس سے حاصل ہوتی ہیں اور نہ اس بیعت کا پھوفا کدہ حاصل ہوگی "۔

(ملفوظات جلد سوم صفحه ۲۲۷ جدید ایڈیشن)

 حضرت اقدس مسیح موعودعلیه السلام فرماتے ہیں کہ: ''نماز پڑھو،نماز پڑھو کہ وہ تمام سعادتوں کی تنجی ہے''۔ (ازالله اوسام صفحه ۸۲۹ طبع اول) حضور مزید فرماتے ہیں:۔''نماز کامغزاورروح بھی دعاہی ہے''۔

(روحانی خزائن ایام الصلح جلد نمبر ۱۳ صفحه ۱۳۱ آپ مزید فرماتے ہیں: "اے وے تمام لوگو! اپنے تیک میری جماعت شار کرتے ہو۔ آسان پرتم اس وقت میری جماعت شار کئے جاوگ جب بچ مچ تقویل کی راہوں پرقدم ماروگے ۔ سوانی بنجوقتہ نماز ول کوالیے خوف اور حضور سے ادا کرو کہ گویاتم خدا تعالیٰ کود کیھتے ہو۔ اور اپنے روز ول کو خدا کے لئے صدق کے ساتھ لورے کرو۔ ہر ایک جوز کو ہ کے لائق ہے وہ زکو ہ دے اور جس پر جج فرض ہو چکا ہے اور کوئی ما نع نہیں وہ جج کرے دور ول کو یہ ناز مہوکر ترک کرو۔ یقیناً یا در کھو کہ کوئی مل خدا تک نہیں پہنچ سکتا جو تقویل سے خالی ہے۔ ہرایک نیکی کی جڑ تقویل ہے۔ جس عمل خدا تک نہیں ہوگا۔ وہ عمل بھی ضا نع نہیں ہوگا۔ '

(كشتى نوح. روحاني خزائن جلد١٩ صفحه ١٥)

آپ فرماتے ہیں: ''نماز کیا چیز ہے۔ وہ دعاہے جو تسبیع تحمید تقدیس اور استغفار اور درود کے ساتھ تضرع سے مانگی جاتی ہے۔ سو جب تم نماز پڑھوتو بیخبر لوگوں کی طرح اپنی دعاؤں میں صرف عربی الفاظ کے پابند ندر ہو۔ کیونکدان کی نماز اور ان کا استغفار سب رسمیں ہیں جن کے ساتھ کوئی حقیقت نہیں ۔ لیکن تم جب نماز پڑھوتو بجو قرآن کے جو خدا کا کلام ہے۔ اور بجز بعض ادعیہ مانورہ کے کہ وہ رسول کا کلام ہے۔

(50)

(51)

اورعورتوں دونوں کے لئے ۔اوران بچوں کے لئے بھی جودس سال کی عمر کوئی جی جیں کہ نماز وقت پراواکرو۔مردوں کے لئے بیتھم ہے کہ نماز باجماعت کی اوائیگی کا اہتمام کرو۔مجدوں میں جاؤ ،ان کوآباد کرو، اس کے فضل تلاش کرو۔ بی وقتہ نماز کے بارہ میں کوئی چھوٹ نہیں ۔اورسفر میں بھی پچھرعایت تو ہے یا بیاری میں بھی رعایت ہے۔یا جیسے یہ ہے کہ جمع کرلو، قصر کرلو۔اوراگر بیاری میں مجد نہ جانے کی چھوٹ ہے تو ان باتوں سے اندازہ ہوجانا چا ہے کہ نماز باجماعت کی گئی اہمیت ہے۔اس کی اہمیت کے بارہ میں اب میں مزید پچھا فتباسات پڑھتا ہوں کیکنی اہمیت ہے۔اس کی اہمیت کے بیت کنندہ کو اپناجا کرہ لینا چا ہے کہ ہم اپنا آپ کو بیچنے کا عہد کررہے ہیں لیکن کیا اس بیعت کنندہ کو اپناجا کرہ لینا چا ہے کہ ہم اپنا آپ کو بیچنے کا عہد کررہے ہیں لیکن کیا اس خود اپنا جا کرہ لیس خود ہی اپندی بھی کررہے ہیں۔ ہراحمدی اپنے آپ کو ،اپنا فیس کو لئے خود مذکر ہے، خود اپنا جا کرہ لیس ،خود دی اپنا جا کرہ لیس ،خود دی اپنا جا کرہ لیس کو ٹو گئیس تو خود اپنا جا کرہ لیس بارہ میں ،خود ہی اپنا آپ کو ،اپنا فیس کو ٹو گئیس تو خود اپنا جا کرہ لیس ،خود دی اپنا جا کرہ ایس کی گئی گئی ہوسکتا ہے۔

قرآن شریف میں اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ وَاَقِیْسَمُوْا الصَّلُوةَ وَاتُوْا الزَّكُوةَ وَالْوَالَمُ كُوهَ وَاطِیْدُ عُوْا الدَّسُولَ السَّوْلَ الدَّمُازُوقَائَمُ كرواور زَیْت ۵۵ ) اور نمازکوقائم كرواور زَیْق که واور در اور رسول كی اطاعت كروتاكم تم پردتم كیاجائے۔

پھرسورۃ طاآیت ۱۵ میں ہے۔ ﴿إِنَّنِیۤ اَنَا اللّٰهُ لَآ اِللّٰهِ اِلّٰا اَنَا فَاعْبُدُنِی وَاَقِمِ السَّسَلُوةَ لِذِحْرِیْ ﴾۔ یقیناً مَیں ہی اللّٰہ ہوں۔ میرے سواکوئی معبود نہیں۔ پس میری عبادت کرواور میرے ذکر کے لئے نماز کوقائم کرو۔

اوراس طرح بے شار دفعہ قرآن مجید میں نماز کے بارہ میں احکامات آئے ہیں۔

ایک حدیث ممیں پیش کرتا ہوں۔ حضرت جابر نیمان کرتے ہیں کہ میں نے آنخضرت علیقہ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ نماز کوچھوڑ ناانسان کوشرک اور کفر کے قریب کرویتا ہے۔ (مسلم کتاب الایمان . باب بیان اطلاق اسم الکفر علی من ترک الصلوة) آنخضرت علی نے فرمایا کہ میری آنکھوں کی شینڈک نماز میں ہے۔ حضرت

رمسلم نداب الایمان . باب بیان اطلاق اسم الده رعلی من در ک التصلوة المسلم ندار ک التصلوة المسلم ندار ک التصلوق التحضرت علی التحضرت التحضی التحص التحص التحص التحص التحص التحص التحص التحص التحص التحس التحسير التحس التحسير التحسير التحس التحسير التحسير التحس التحسير التحس التحس التحسير التحس التحسير التحس التحسير التحسير التحس التحس التحس التحسير التحس ال

(ترمذی کتاب الصلوۃ باب ان اول ما یحاسب به العبد)

پر حدیث میں آتا ہے: حضرت ابو ہریرہ ہیان کرتے ہیں کہ میں نے
آخضرت علیہ کو یہ فرماتے ہوئے سنا: کیاتم سیحے ہوکہ اگر کسی کے دروازے کے
پاس سے نہر گزررہی ہواوروہ اس میں دن میں پانچ بارنہائے تواس کے جسم پرکوئی میل
رہ جائے گی؟ صحابہ نے عرض کیا: رسول اللہ! کوئی میل نہیں رہے گی۔ آپ نے فرمایا۔
کہی مثال پانچ نمازوں کی ہے، اللہ تعالی ان کے ذریعہ گناہ معاف کرتا ہے اور کمزوریاں
دُورکروہ بتا ہے۔

(بخاري كتاب مواقيت الصلوة باب الصلوة الخمس كفارة للخطاء)

(48)

تیسری شرط بیعت

'' یہ کہ بلاناغہ بننے وقتہ نماز موافق تھم خدااور رسول کے ادا کرتارہے گا۔اور حتی الوسع نماز تہجد کے پڑھنے اور ہرروز اور استعفار کرنے میں اینے گنا ہوں کی معافی ما نگنے اور استعفار کرنے میں مداومت اختیار کرے گا۔ اور دلی محبت سے خدا تعالی کے احسانوں کو یاد کرکے اس کی حمداور تعریف کو اینا ہرروزہ ور دبنائے گا''۔ اس کی حمداور تعریف کو اینا ہرروزہ ور دبنائے گا''۔

بنج وقت نماز ول کاالتزام کرو اس شرط میں جو باتیں بیان کی گئی ہیں ان میں نمبرایک تو یہی ہے کہ اللہ اور رسول کے تھم کے مطابق یانچ وقت نمازیں بلا ناغدادا کرےگا۔ اللہ اور رسول کا تھم ہے مردوں وہ ہمیں اللہ کے قریب کرتے ہوئے قرب کے او نچے مقام تک پہنچادیں۔ یقیناً اللہ اُن کے درمیان اُس کا فیصلہ کرے گاجس میں وہ اختلاف کیا کرتے تھے۔اللہ ہر گز اُسے ہدایت نہیں دیتا جوجھوٹا (اور) سخت ناشکرا ہو۔

حضرت اقد س سے موعود علیہ السلام فر ماتے ہیں: ''ای خداکو ما نوجس کے وجود پر توریت اور انجیل اور قرآن تینول متفق ہیں۔ کوئی ایسا خداا پی طرف سے مت بناؤ جس کا وجود ان تینول کتابول کی متفق علیہ شہادت سے ثابت نہیں ہوتا۔ وہ بات ما نوجس پر عقل اور کانشس کی گواہی ہے اور خدا کی کتابیں اس پر اتفاق رکھتی ہیں۔ خداکوایسے طور سے نہ ما نوجس سے خداکی کتابول میں پھوٹ پڑ جائے۔ زنا نہ کرو، جھوٹ نہ بولو اور بدنظری نہ کرواور ہرایک فسق اور فجوراور ظم اور خیانت اور فساداور بغاوت کی را ہول سے بچو۔ اور نفسانی جوشول سے مغلوب مت ہواور بیخ وقت نماز اواکر و کہانسانی فطرت پر بیخ طور پر ہی انقلاب آتے ہیں۔ اور اس نے نمی کریم کے شکر گزار رہو، اس پر درود بھیجو کیونکہ وہی ہے جس نے تاریکی کے زمانے کے بعد نئے سرے خداشناسی کی راہ سکھلائی''۔

فرمایا: '' یہ وہ میرے سلسلہ کے اصول ہیں جو اس سلسلہ کے لئے امتیازی نشان کی طرح ہیں جس انسانی ہمدردی اور ترک ایذاء بنی نوع اور ترک خالفت حکام کی بیسلسلہ بنیاو ڈالٹا ہے دوسرے مسلمانوں میں اس کا وجود نہیں ۔ان کے اصول اپنی بیشار غلطیوں کی وجہ سے اور طرز کے ہیں جن کی تفصیل کی حاجت نہیں اور نہ یہ ان کا موقع ہے''۔

(ضميمه ترياق القلوب، روحاني خزانن جلد ١٥ صفحه ٥٢٦.٥٢٣)

47

کفرونیس ہوسکتا۔ ای و جہ سے حضرت یوسف کو کہنا پڑا ﴿ وَمَلَ اَبُورِی نَفْسِی اِللّٰهُ اللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللل

(براہین احمدیہ حصہ پنجم روحانی خزائن جلد ۲۱ صفحہ ۲۰۷-۲۰۱ فلاصہ کلام میر کر فرمایا ہے کہ جموات تم پر ہمیشہ غلبہ پانے کی کوشش کریں گی ۔لیکن تم ان سے ہمیشہ بچو، اللہ تعالی سے رحم مانگتے ہوئے ان سے بچو۔ آج کل کے زمانے میں تو اس کے بہت سے اور راستے بھی کھل گئے ہیں اس لئے پہلے سے بڑھ کر دعا کیں کرنے کی ،اللہ کی طرف جھکنے کی اور اس کارجم مانگئے کی ضرورت ہے۔

اَ لَا لِيلَّهِ الدِّيْنُ الْمَحَالِصُ. وَالَّذِيْنَ اتَّحَدُوْا مِنْ دُوْنِهِ اَوْلِيَآءَ مَا فَعُمْ فِيْهِ نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُسَقَرِّ بُوْنَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى. إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِيْ مَا هُمْ فِيْهِ يَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُسَقَرِ بُوْنَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى. إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِيْ مَا هُمْ فِيْهِ يَعْبُدُهُمْ إِلَّا اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ (الزمر آیت ۳) خروار! خالص وین بی الله کے شایانِ شان ہے اور وہ لوگ جنہوں نے اُس کے سوا خروار! خالص وین بی الله کے شایانِ شان ہے اور وہ لوگ جنہوں نے اُس کے سوا دوست اپنا لئے بیں (کہتے بیں کہ) ہم اس مقصد کے سوا اُن کی عباوت نہیں کرتے کہ وست اپنا لئے بیں (کہتے بیں کہ) ہم اس مقصد کے سوا اُن کی عباوت نہیں کرتے کہ (۱) یوسف آیت ۵۳ (۲) هود آیت ۳۲

شہوات کے بوراکرنے کے لئے اپنے مال عزیز کو یانی کی طرح خرچ کرتا ہے اور ہزار ہا روپیشہوات کے بوراکرنے کے لئے برباد کردیتا ہے اورشہوات کے حاصل کرنے کے کئے مال کو کچھ بھی چیز نہیں سمجھتا۔ جبیبا کہ ویکھا جاتا ہے ایسے نجس طبع اور بخیل لوگ جو ایک مختاج، بھو کے اور ننگے کو بباعث سخت بخل کے ایک پیپے بھی دے نہیں سکتے شہوات نفسانیہ کے جوش میں بازاری عورتوں کو ہزار ہار ویبیوے کراپنا گھر ویران کر لیتے ہیں۔ پس معلوم ہوا کہ سلاب شہوت ایسا تنداور تیز ہے کہ بخل جیسی نجاست کو بھی بہالے جاتا ہے۔اس کئے بیبدیجی امرہے کہ بنسبت اس قوت ایمانی کے جس کے ذریعہ سے بخل دور ہوتا ہے اور انسان اپنا عزیز مال خدا کے لئے دیتا ہے بیقوت ایمانی جس کے ذر بعہ ہے انسان شہوات نفسانیہ کے طوفان سے بچتا ہے نہایت زبر دست اور شیطان کا مقابله كرنے ميں نہايت سخت اور نہايت دريا ہے كيونكداس كا كام يہ ہے كه نفس اماره جیسے برانے اژ دھاکواینے بیروں کے نیچے کچل ڈالتی ہے۔اور کِل توشہوات نفسانیہ کے یورا کرنے کے جوش میں اور نیز ریاءاورنمود کے وقتوں میں بھی وُور ہوسکتا ہے۔ مگر پیہ طوفان جونفسانی شہوات کے غلبہ سے پیدا ہوتا ہے بینہایت سخت اور دریا یا طوفان ہے جو کسی طرح بجز رحم خداوندی کے دُور ہو ہی نہیں سکتا اور جس طرح جسمانی وجود کے تمام اعضاء میں سے ہڈی نہایت سخت ہے اوراس کی عمر بھی بہت کمبی ہے اس طرح اس طوفان کے دُورکرنے والی قوت ایمانی نہایت سخت اور عمر بھی کمبی رکھتی ہے تا ایسے دشمن کا دیرتک مقابله کر کے پامال کر سکے اور وہ بھی خدا تعالی کے رحم سے ۔ کیونکہ شہوات نفسانیہ کا طوفان ایک ایبا ہولناک اور پرآشوب طوفان ہے کہ بجز خاص رحم حضرت احدیت

(44)

(45)

اعتقاد پھیلانا کہ کوئی خونی مہدی آئے گا اور عیسائی بادشاہوں کو گرفتار کرے گا میمن بناوٹی مسائل ہیں جن سے ہمارے مخالف مسلمانوں کے دل سیاہ اور سخت ہو گئے ہیں اور جن کے ایسے عقیدے ہیں وہ خطرناک انسان ہیں۔ اور ایسے عقیدے کسی زمانہ میں جاہلوں کے لئے بخاوت کا ذریعہ ہو سکتے ہیں بلکہ ضرور ہوں گے سوہماری کوشش ہے کہ مسلمان ایسے عقیدوں سے رہائی پاویں ۔ یا در کھو کہ وہ وین خدا کی طرف سے نہیں ہوسکتا جس میں انسانی ہمدردی نہیں۔ خدانے ہمیں میسکھایا ہے کہ زمین پر رحم کروتا آسان سے تم پر رحم کیا جائے''۔

(مجموعه اشتهارات جلد اصفحه ۵۸۱ تا ۵۸۵)

## نفساني جوشوں ہے مغلوب نہ ہو

پھرای شرط دوئم میں اس طرف تو جہ دلائی ہے کہ نفسانی جوشوں کے وقت اس کا مغلوب نہیں ہوگا۔ حضرت اقد س سیح موعودعلیہ السلام فرماتے ہیں:

" روحانی وجود کا چوتھا درجہ وہ ہے جس کو خدا تعالی نے اس آیت کریمہ میں ذکر فرمایا ہے۔ ﴿ وَالَّهٰ دِیْنَ هُمْ لِفُو وَجِهِمْ حَفِظُوْنَ ﴾ یعنی تیسرے درجہ ہر حکر مومن وہ ہیں جو اپنے تیس نفسانی جذبات اور شہوات ممنوعہ سے بچاتے ہیں۔ یہ درجہ تیسرے درجہ کا مومن تو صرف مال کو جو اس تیسرے درجہ کا مومن تو صرف مال کو جو اس کے بڑھ کر ہے کہ تیسرے درجہ کا مومن تو صرف مال کو جو اس کے نفس کو نہایت پیار ااور عزیز ہے خدا تعالی کی راہ میں دیتا ہے لیکن چوتھے درجہ کا مومن وہ چینی خدا تعالی کی راہ میں ثار کرتا ہے جو مال سے بھی زیادہ پیاری اور محبوب ہے یعنی شہوات نفسانیہ سے اس قدر محبت ہے کہ وہ اپنی شہوات نفسانیہ سے اس قدر محبت ہے کہ وہ اپنی

فرمایا: '' چونکه مَیں ویکھتا ہوں کہ ان دنوں میں بعض جاہل اور شریر لوگ اکثر ہندوؤں میں سے اور کچے مسلمانوں میں سے گورنمنٹ کے مقابل پرایی الی حرکتیں ظاہر کرتے ہیں جن سے بغاوت کی بوآتی ہے۔ بلکہ مجھے شک ہوتاہے کہ سی وقت باغیانہ رنگ ان کی طبائع میں پیدا ہوجائے گا۔اس لئے مَیں اپنی جماعت کےلوگوں کو جومختلف مقامات پنجاب اور ہندوستان میں موجود ہیں جو بفضلہ تعالیٰ کئی لا کھ تک ان کا شار پہنے گیا ہے نہایت تا کید سے نصیحت کرتا ہوں کہ وہ میری اس تعلیم کوخوب یا در تھیں جو قریباً ۲۷ برس سے تقریری اورتحریری طور بران کے ذہن شین کرتا آیا ہوں بعنی بید کہ اس گورنمنٹ کی بوری اطاعت کریں کیونکہ وہ ہماری محسن گورنمنٹ ہے.....سے یاو رکھوا ورخوب یا درکھو کہ ایباشخص میری جماعت میں داخل نہیں رہ سکتا جواس گورنمنٹ کے مقابلہ پرکوئی باغیانہ خیال دل میں رکھے۔اور میرے نز دیک ریخت بدؤاتی ہے کہ جس گورنمنٹ کے ذریعہ سے ہم ظالموں کے پنج سے بچائے جاتے ہیں اوراس کے زیرسایہ جاری جماعت ترتی کررہی ہے اس کے احسان کے ہم شکر گزار نہ ہول۔ الله تعالى قرآن شريف مين فرماتا ب ﴿ هَلْ جَزَآءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ﴾ يعنى احسان کا بدلہ احسان ہے اور حدیث شریف میں بھی ہے کہ جوانسان کاشکرنہیں کرتا وہ خدا کاشکربھی نہیں کرتا۔ بیتو سوچو کہا گرتم اس گورنمنٹ کےسابیہ سے باہرنگل جاؤتو پھر تمہارا ٹھکانہ کہاں ہے۔الیسلطنت کا بھلانام تولوجو تمہیں اپنی پناہ میں لے لے گی۔ ہرایک اسلامی سلطنت تمہار نے ل کے لئے دانت پیس رہی ہے کیونکہ ان کی نگاہ میں تم كافراورمر تد تهر حكے موسوتم اس خداداد نعمت كى قدر كرو .....داب خواہ نخواہ ايسے

(42)

**4**3

کہ اللہ تعالیٰ یہاں تک اس امر کی تائید کرتا ہے کہ اگر کوئی شخص اس جماعت میں ہوکر صبر اور برداشت سے کامنہیں لیتا تو وہ یا در کھے کہ وہ اس جماعت میں داخل نہیں ہے۔ نہایت کاراشتعال اور جوش کی ہیہ وجہ ہو سکتی ہے کہ مجھے گندی گالیاں دی جاتی ہیں تو اس معاملہ کوخدا کے سپر دکر دو یتم اس کا فیصلہ نہیں کر سکتے ۔ میرامعاملہ خدا پر چھوڑ دو یتم ان گالیوں کوئی کربھی صبر اور برداشت سے کام لؤ'۔

(ملفوظات جلد چمارم صفحه ۱۵۷ جدید ایڈیشن)

### بغاوت کے طریقوں سے بچو

پھرای شرط دوئم میں اس بات کا بھی عہد ہے کہ بغاوت کے طریقوں سے بچتا رہے گا۔حضرت اقد س سیح موعود علیہ السلام فرماتے ہیں:

(جنگ مقدس .روحاني خزائن جلد ٢ صفحه ٢٥٥)

(۱) البقرة آيت ۱۹۳ (۲) البقرة آيت ۲۱۸

(41)

یارسول اللہ! ضرور بتا کیں۔ اس پررسول اللہ عظیمہ نے فرمایا: جب وہ کوئی اچھا منظر و کیسے ہیں تو ذکر اللی میں مصروف ہوجاتے ہیں۔ پھر فرمایا: کیا مکیس تم کوشریرترین افراد سے نہ آگاہ کروں؟ شریرترین لوگ وہ ہیں جو چفل خوری کی غرض سے چلتے پھرتے ہیں۔ محبت کرنے والوں کے درمیان بگاڑ پیدا کرویتے ہیں۔ اور فرما نبر دارلوگوں کے بارہ میں ان کی بیخواہش ہوتی ہے کہ وہ گناہ میں مبتلا ہوجا کیں۔

(مسند احمد بن حنبل جلد ۲ صفحه ۴۵۹ مطبوعه بيروت)

حضرت اقدس مسيح موعود عليه السلام فرماتے ہيں:

40)

#### فسادسے بچو

حضرت معاذ بن جبل رضی الله عند روایت کرتے ہیں کہ رسول الله علیا ہے فرمایا: جنگ دوطرح کی ہے۔ ایک وہ جواللہ تعالیٰ کی رضا جوئی کے لئے امام کی اطاعت کی جاتی ہے۔ ایسا محص اپنا اچھا مال الله کی راہ میں خرچ کرتا ہے اور اپنے شریک سفر کی جاتی ہے وات پیدا کرتا ہے اور اپنے شریک سفر کے لئے سہولت پیدا کرتا ہے اور فساد سے اجتناب کرتا ہے۔ پس ایسے شخص کا سونا جاگنا تمام کا تمام مستوجب اجر ہے۔ اور ایک وہ شخص ہوتا ہے جوفنر کے لئے اور دکھاوے کے اور این بہادری کے قصے سنانے کیلئے گڑتا ہے۔ ایسا شخص امام کی نافر مانی کرتا ہے اور زمین میں فساد پھیلاتا ہے۔ پس ایسا شخص او پروائے شخص کا ہم پلہ ہو کر نہیں لوشا۔ اور زمین میں فساد پھیلاتا ہے۔ پس ایسا شخص او پروائے شخص کا ہم پلہ ہو کر نہیں لوشا۔ کسن ابی داؤد ۔ گتاب المجہاد . باب فیمن یغزو ویل تمس کے حضرت اساء بنت پریدروایت کرتی ہیں کہ نبی علیا ہے کے فرمایا کہ کیا میں تم

### خيانت نەكرو

پرخیانت کے بارہ میں اللہ تعالی فرماتا ہے کہ ﴿ وَلَا تُحَادِلْ عَنِ الَّذِیْنَ يَحْتَانُوْنَ اَنْفُسَهُمْ ـ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ خَوَّانًا اَثِيْمًا ﴾ (المنساء:١٠٨) ـ اوران لوگول کی طرف سے بحث نہ کر جوا سے نفول سے خیانت کرتے ہیں ۔ یقینا اللہ سخت خیانت کرنے والے گنها کو پہندنہیں کرتا۔

ایک حدیث میں ہے۔حضرت ابوھریرہ رضی اللہ عندروایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا۔ جوتمہارے پاس کوئی چیز امانت کے طور پر رکھتا ہے اس کی امانت اسے لوٹا دو۔ اور اس شخص سے بھی ہرگز خیانت سے پیش ندآ و جوتم سے خیانت سے پیش آج کا ہے۔

(ابوداؤد. کتاب البیوع. باب فی الرجل یاخذ حقه .....)
حضرت اقد س محموع وعلیه السلام فرماتے ہیں: '' دوسری قسم ترک شرک اقسام
میں سے وہ خلق ہے جس کو امانت و دیانت کہتے ہیں۔ یعنی دوسرے کے مال پرشرارت
اور بدنیتی سے قبضہ کر کے اس کو ایذا پہنچانے پر راضی نہ ہونا۔ سوواضح ہو کہ دیانت اور
امانت انسان کی طبعی حالتوں میں سے ایک حالت ہے۔ اسی واسطے ایک بچہ شیرخوار بھی
جو بوجہ اپنی کم سنی اپنی طبعی سادگی پر ہوتا ہے اور نیز بباعث صغرتی ابھی بری عادتوں کا
عادی نہیں ہوتا اس قدر غیر کی چیز سے نفرت رکھتا ہے کہ غیر عورت کا دود ھے بھی مشکل سے
پیتا ہے'۔

(اسلامي اصول كي فلاسفي. روحاني خزائن جلد١٠ صفحه ٣٣٢)

(38)

(39)

مرتکب نه ہوں ۔ اورکسی شرارت اورظلم اور فساد اور فتنه کا خیال بھی دل میں نہ لا ویں۔ غرض ہرا یک قتم کےمعاصی اور جرائم اور نا کر دنی اور نا گفتنی اور تمام نفسانی جذبات اور بچاحر کات سے مجتنب رہیں اور خدا تعالیٰ کے پاک دل اور بےشر اور غریب مزاج بند ے ہوجائیں۔اورکوئی زہر پلاخمیران کے وجود میں ندرہے ..... اورتمام انسانوں کی ہدر دی ان کا اصول ہواور خداتعالیٰ سے ڈریں اور اپنی زبانوں اور اپنے ہاتھوں اور اینے ول کے خیالات کو ہرایک نایاک اور فساوا مگیز طریقوں اور خیانتوں سے بچاویں اور پنجوقتہ نماز کونہایت التزام سے قائم رکھیں اور ظلم اور تعدی اور غبن اور رشوت اور ا تلاف حقوق اور بیجا طرفداری ہے باز رہیں۔اورکسی بدصحبت میں نہیٹھیں۔اوراگر بعد میں ثابت ہوکہ ایک شخص جوان کے ساتھ آ مدورفت رکھتا ہے وہ خداتعالیٰ کے احكام كا يابندنهيس بـ ..... ياحقوق عبادكي كيه يرواه نهيس ركهتا اوريا ظالم طبع اورشر برمزاج اور بدچلن آ دمی ہے اور یا بیر کہ جس مخص سے تہمیں تعلق بیعت اورارادت ہے اس کی نسبت ناحق اور ہے و جہ بدگوئی اور زبان درازی اور بدزبانی اور بہتان اور افتراکی عادت جاری رکھ کرخدا تعالیٰ کے بندوں کو دھوکہ دینا چاہتا ہے توتم پر لازم ہوگا کہ اس بدی کوایے درمیان سے دور کرواورا یے انسان سے پر ہیز کرو جوخطرناک ہے۔اور جاہے کہ کسی مذہب اور کسی قوم اور کسی گروہ کے آ دمی کونقصان رسانی کا ارادہ مت کرو اور ہرایک کے لئے سے ناصح بنو۔اور چاہئے کہشریروں اور بدمعاشوں اورمفسدوں اور بدچلنوں کو ہرگز تمہاری مجلس میں گزرنہ ہواور نہ تمہارے مکانوں میں رہ سکیں کہ وہ کسی وقت تمہاری ٹھوکر کا موجب ہوں گئے''۔

اسی طرح فرمایا:'' یہ وہ اموراور وہ شرائط ہیں جومیں ابتداء سے کہتا جلا آیا ہوں۔ میری جماعت میں سے ہرایک فردیرلازم ہوگا کہان تمام وصیتوں کے کاربند ہوں اور چاہئے کہ تمہاری مجلسوں میں کوئی نایا کی اور شفھے اور ہنسی کا مشغلہ نہ ہواور نیک ول اور یا ک طبع اور یاک خیال ہوکرز مین پر چلو۔اور یا در کھو کہ ہرایک شرمقابلہ کے لائق نہیں ہے۔اس کئے لازم ہے کہ اکثر اوقات عفوا ور درگز رکی عادت ڈ الوا ورصبرا ورحلم سے کام لو۔اورکسی پر ناجائز طریق سے حملہ نہ کرو۔اور جذبات نفس کو دبائے رکھواورا گرکوئی بحث كرويا كوئى فدہبى گفتگو ہوتو نرم الفاظ اور مہذبانہ طریق ہے كرو۔ اور اگركوئى جہالت ہے پیش آ ویتو سلام کہہ کرالی مجلس سے جلداٹھ جاؤ۔اگرتم ستائے جاؤاور گالیاں دیئے جاؤ اور تمہارے حق میں برے برے لفظ کہے جائیں تو ہوشیار رہو کہ سفاہت کا سفاہت کے ساتھ تمہارا مقابلہ نہ ہو ورنہتم بھی ویسے ہی تھررو گے جبیا کہ وہ ہیں۔ خداتعالی حابتا ہے کہ تہمیں ایک ایسی جماعت بناوے کہتم تمام دنیا کے لئے نیکی اور راستبازی کانمونهٔ هم و بسواین درمیان سے ایسے مخص کوجلد نکالوجو بدی اورشرارت اورفتنها نگیزی اور بلفسی کانمونہ ہے۔ جوشخص ہماری جماعت میں غربت اور نیکی اور یر ہیز گاری اور حلم اور نرم زبانی اور نیک مزاجی اور نیک چلنی کے ساتھ نہیں رہ سکتا وہ جلدہم سے جدا ہوجائے کیونکہ ہمارا خدانہیں جا ہتا کہ ایساشخص ہم میں رہے اور یقینا وہ بدبختی میں مرے گا کیونکہ اس نے نیک راہ کواختیار نہ کیا۔ سوتم ہوشیار ہو جاؤ اور واقعی نیک دل اورغریب مزاج اور راستباز بن جاؤ تم پنجوقته نماز اور اخلاقی حالت سے شاخت کئے جاؤ گے اورجس میں بدی کا بیج ہے وہ اس نصیحت برقائم نہیں رہ سکے گا''۔ (اشتهار مورخه ۲۹/مئي ۱۸۹۸ء تبليغ رسالت جلد بفتم صفحه ۲۳۲۲)

36)

کے لئے جنہوں نے ظلم کیا ہلاکت ہوور دناک دن کے عذاب کی صورت میں۔ حضرت جابررضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت علیہ نے فرمایاظلم سے بچو، کیونکہ ظلم قیامت کے دن تاریکیاں بن کرسامنے آئے گا۔حرص، کجل اور کینہ ہے بچو کیونکہ حرص ، بخل اور کینے نے پہلوں کو ہلاک کیا ، اس نے ان کوخونریزی پر آمادہ کیا اور ان سے قابل احترام چیزوں کی بےحرمتی کرائی۔

(مسند احمد جلد نمير ٣ صفحه ٣٢٣)

اسی طرح دوسرے کاحق دبانا بھی ظلم ہے۔حضرت عبداللہ بن مسعود روایت کرتے ہیں کہ میں نے عرض کی بارسول اللہ کون ساظلم سب سے بڑا ہے۔تو آنحضور عَلِينَةً نِهِ فِي مايا: سب سے بڑاظلم بيہ ہے كہ كوئی شخص اپنے بھائی كے حق میں سے ایک ہاتھ زمین دبالے۔اس زمین کا ایک کنکر بھی جواس نے ازارہ ظلم لیا ہوگا تواس کے نیچے کی زمین کے جملہ طبقات کا طوق بن کر قیامت کے روز اس کے گلے میں ڈال دیا جائے گا۔اورز مین کی گہرائی سوائے اس ہتی کے کوئی نہیں جانتا جس نے اسے پیدا

بعض لوگ جوایے بہنوں بھائیوں یا ہمسابوں کے حقوق ادانہیں کرتے یا لڑا ئيوں ميں جائيدادوں پر ناجائز قبضه كرليتے ہيں ، زمينيں دباليتے ہيںان كواس پرغور کرنا چاہئے ۔احمدی ہونے کے بعد جبکہ اس شرط کے ساتھ ہم نے بیعت کی ہے کہ کسی کا حق نہیں دبائیں گے ظلمنہیں کریں گے، بہت زیادہ خوف کامقام ہے۔

ایک حدیث ہے حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت

عَلِيلَةً نے فرمایا کہتم جانتے ہومفلس کون ہے؟ ہم نے عرض کی جس کے پاس روپیہ ہو، ندسامان۔آنحضور عظیمہ نے فرمایا کہ میری امت کامفلس وہ ہے جو قیامت کے دن نماز، روزه، زکوة وغیره اعمال لے کرآئے گا کیکن اس نے کسی کوگالی دی ہوگی ،کسی يرتبهت لگائي ہوگي ،سي كا مال كھايا ہوگا اوركسي كا ناحق خون بہايا ہوگاياكسي كو مارا ہوگا۔ پس ان مظلوموں کواس کی نیکیاں وے دی جائیں گی یہاں تک کداگران کے حقوق ادا ہونے سے پہلے اس کی نیکیاں ختم ہو گئیں تو ان کے گناہ اس کے ذمہ ڈال دئے جائیں گے ۔ادراس طرح جنت کی بجائے اسے دوزخ میں ڈال دیا جائے گا۔ یہی شخص دراصل مفلس ہے۔

(مسلم ، كتاب البرّ والصلة باب تحريم الظلم) اب سوچیں ،غورکریں ،ہم میں سے ہرایک کوسو چنا چاہئے ۔ جوبھی الی حرکات کے مرتکب ہورہے ہول ان کے لئے خوف کا مقام ہے۔اللہ کرے کہ ہم میں ہے کوئی بھی ایسی مفلسی کی حالت میں اللہ تعالیٰ کے حضور بھی پیش نہ ہو۔

حضرت اقدس مسيح موعود عليه السلام فرماتے ہيں: "ميري تمام جماعت جواس جگه حاضر ہیں یا اپنے مقامات میں بود وہاش رکھتے ہیں اس وصیت کوتو جہ سے نیس کہ وہ جواس سلسلہ میں داخل ہوکرمیرے ساتھ تعلق ارادت اور مریدی کارکھتے ہیں،اس سے غرض پہ ہے کہ تاوہ نیک چلنی اور نیک بختی اور تقوی کے اعلی درجہ تک بینی جا کیں اور کوئی فساداورشرارت اور بدچلنی ان کے نز دیک نہ آسکے۔وہ پنجوقت نماز جماعت کے یابند ہوں۔ وہ جھوٹ نہ بولیں۔ وہ کسی کو زبان سے ایذا نہ دیں۔ وہ کسی قشم کی بدکاری کے

رکھا ہوتو فخش کلامی نہ کرے فست کی باتیں نہ کرے اور جہالت کی باتیں نہ کریں اور جو اس کے ساتھ جاہلانہ سلوک کرے تو اسے کہے کہ معاف کرنامیں ایک روزہ وارشخص ہوں۔

(مسند احمد بن حنبل جلد ٢ صفحه ٣٥١٩ مطبوعه بيروت) آنخضور علي فرمايا م كرمون سكالي كلوچ كرنافس م اوراس س قال كرناكفر بـ-

عبدالرحمٰن بن شبل نے بیان کیا کہ رسول اللہ عظیمی نے مایا کہ تا جرلوگ فاجر ہوتے ہیں۔ راوی کہتے ہیں عرض کی گئی کہ یارسول اللہ! کیا اللہ تعالیٰ نے تجارت حلال نہیں کی؟ رسول اللہ علیمی نے فرمایا کیوں نہیں؟ مگر وہ جب سودابازی کرتے ہیں تو جھوٹ بولتے ہیں اورتشمیں اٹھااٹھا کر قیمت بڑھاتے ہیں۔

راوی کہتے ہیں کہ رسول اللہ عظیمہ نے مزید فرمایا کہ فاسق دوزخی ہیں۔ عرض کی گئی یا رسول اللہ! فساق کون ہیں؟ اس پرآنخضور کے فرمایا عور تیں بھی فساق ہوتی ہیں۔ ایک شخص نے عرض کی کہ یارسول اللہ! کیاوہ ہماری ما کمیں ، پہنیں اور بیویاں نہیں ہیں۔ آخضور علیمہ نے فرمایا کیوں نہیں؟ لیکن جب ان کو کچھ دیا جاتا ہے تو وہ شکر نہیں کرتیں اور جب ان پرکوئی آزمائش پڑتی ہے تو صبر نہیں کرتیں۔

(مسند احمد بن حنبل جلد ٣صفحه ٢٢٨ مطبوعه بيروت) توبية تاجرول كى بھى سوچنے والى بات ہے كہ بڑى صاف سخرى تجارت ہونى چاہئے - يہ بھى شرائط بيعت ميں سے ايک شرط ہے ۔

حضرت مینج موعودعلیه السلام فرماتے ہیں: '' قرآن سے تو ثابت ہوتا ہے کہ کا فرسے پہلے فاسق کوسزا دین جا ہے ۔ پہلے فاسق کوسزا دین جا ہے ۔۔۔۔۔ بین خدا تعالیٰ کا دستور ہے کہ جب ایک قوم فاسق فاجر ہوتی ہے تواس پرایک اور قوم مسلط کر دیتا ہے''۔

(ملفوظات جلد دوم صفحه ۱۵۳ جدید ایڈیشن)

پر فرمایا: ''جب بینس و فجور میں حدسے نکلنے گے اور خدا کے احکام کی جنگ اور
شعائر الله سے نفرت ان میں آگئ اور و نیا اور اس کی زیب و زینت میں ہی گم ہو گئے تو
الله تعالی نے ان کو بھی اسی طرح ہلاکو، چنگیز خان وغیرہ سے بر بادکر وایا ۔ لکھاہے کہ اُس
وقت بیآسان سے آواز آتی تھی 'ایٹھا الْسنگ فَارُ اُقْتُ لُو االْفُ جَار' ۔ غرض فاس فاجرانسان خدا کی نظر میں کا فرسے بھی ذلیل اور قابل نفرین ہے''۔

(ملفوظات جلد سوم صفحه ۱۰۸ جدیدایڈیشن) پھرفرمایا: '' ظالم فاسق کی دعا قبول نہیں ہوا کرتی کیونکہ وہ خدا تعالیٰ سے لا پرواہ ہے اور خدا تعالیٰ بھی اس سے لا پرواہ ہے۔ ایک بیٹا اگر باپ کی پرواہ نہ کرے اور ناخلف ہوتو باپ کواس کی پرواہ نہیں ہوتی تو خدا کو کیوں ہو''۔

(تفسير حضرت مسيح موعود جلد ٣ صفحه ٢١١. جديد ايذيشن) ظلم نهرو

پیرشرط دوم میں ہے کے ظلم نہیں کرے گا۔ قر آن کریم میں آتا ہے: ﴿فَاخْتَلَفَ الْاَحْزَابُ مِنْ بَیْنِهِمْ فَوَیْلٌ لِلَّذِیْنَ ظَلَمُواْ مِنْ عَذَابِ یَوْمِ اَلِیْمِ ﴾ (الزخرف:٢١)۔ الاحزابُ مِنْ بَیْنِهِمْ فَوَیْلٌ لِلَّذِیْنَ ظَلَمُواْ مِنْ عَذَابِ یَوْمِ اَلِیْمِ ﴾ (الزخرف:٢١)۔ اس کا ترجمہ ہے: پس ان کے اندر ہی سے گروہوں نے اختلاف کیا۔ پس ان لوگوں

(32)

رکھناوغیرہ''۔

آبٌ نے فرمایا: ''اس جگہ ہم بڑے دعویٰ کے ساتھ کہتے ہیں کہ بیاعلیٰ تعلیم ان سب تدبیروں کے ساتھ جوقرآن شریف نے بیان فرمائی ہیں صرف اسلام ہی سے خاص ہےاوراس جگدایک نکتہ یا در کھنے کے لائق ہےاوروہ پیہے کہ چونکہانسان کی وہ طبعی حالت جوشہوات کامنبع ہے جس ہے انسان بغیر سی کامل تغیر کے الگنہیں ہوسکتا یمی ہے کہ اس کے جذبات شہوت محل اور موقع یا کر جوش مار نے سے رہ نہیں سکتے۔ یا یوں کہو کہ بخت خطرہ میں پڑ جاتے ہیں۔اس لئے خدائے تعالیٰ نے ہمیں پیعلیم نہیں دی كه بهم نامحرم عورتوں كو بلاتكلف د كيچه توليا كريں اوران كى تمام زينتوں پرنظر ڈال ليس اور ان کے تمام انداز ناچناوغیرہ مشاہدہ کرلیں لیکن پاک نظر سے دیکھیں اور نہ پیغلیم جمیں دی ہے کہ ہم ان برگانہ جوان عورتوں کا گانا بجانا سن لیں اوران کے حسن کے قصے بھی سنا كرين ليكن ياك خيال سے سنيں بلكہ جميں تاكيد ہے كہ جم نامحرم عورتوں كواوران كى زینت کی جگه کو ہرگز نہ دیکھیں۔ نہ یاک نظر سے اور نہ نایاک نظر سے۔اوران کی خوش الحانی کی آ وازیں اور ان کے حسن کے قصے نہ نیس ۔ نہ پاک خیال سے اور نہ نایاک خیال ہے۔ بلکہ ہمیں جاہئے کہان کے سننے اور دیکھنے سے نفرت رکھیں جبیبا کہ مردار سے تا تھوکر نہ کھاویں۔ کیونکہ ضرور ہے کہ بے قیدی کی نظروں سے کسی وقت تھوکریں پیش آ ویں ۔ سوچونکہ خدا تعالیٰ جا ہتا ہے کہ ہماری آ تکھیں اور دل اور ہمارے خطرات سب یاک رہیں اس لئے اس نے بیاعلی ورجہ کی تعلیم فر مائی۔اس میں کیاشک ہے کہ بے قیدی ٹھوکر کا موجب ہو جاتی ہے''۔ (اگر روک ٹوک نہ ہوتو ٹھوکر کا موجب

ہوجاتی ہے )۔ '' اگر ہم ایک بھوکے کتے کے آگے زم زم روٹیاں رکھ دیں اور پھر ہم امید رکھیں کہ اس کتے کے دل میں خیال تک ان روٹیوں کا نہ آ وے تو ہم اپنے اس خیال میں غلطی پر ہیں۔ سوخدائے تعالی نے چاہا کہ نفسانی قو کی کو پوشیدہ کارروائیوں کا موقع بھی نہ ملے اور ایسی کوئی بھی تقریب پیش نہ آئے جس سے بدخطرات جنبش کر سکیں۔''

(اسلامی اصول کی فلاسفی روحانی خزائن جلد اصفحه ۳۲۲ ۳۲۳) فسق و فجور سے اجتناب کرو

پھراک شرط دوم میں چؤشی برائی فتق و فجور سے اجتناب کے بارہ میں ہے۔
اللہ تعالی قرآن کریم میں فرما تا ہے: ﴿ وَاعْلَمُ مُوْآ اَنَّ فِيْكُمْ وَسُولَ اللّهِ فَوْ لَيْمَانَ وَزَيَّنَهُ لَيْطِيْعُكُمْ فِی كَثِيْرٍ مِنَ الْاَمْرِ لَعَنِتُمْ وَلَكِنَّ اللّهَ حَبَّبَ اِلْيَكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِی فَی کَثِیْرِ مِنَ الْاَمْرِ لَعَنِتُمْ وَلَكِنَّ اللّهَ حَبَّبَ اِلْيَكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِی فَی فَی کُونِ مِنَ الْاَمْرِ لَعَنِتُمْ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ ۔ اُولَیْکَ هُمُ اللّه الله الله الله الله الله الله اور المحجرات ، اور جان الوکتی میں الله کارسول موجود ہے۔ اگروہ تہاری اکثر باتیں مان لے تو تم ضرور تکلیف میں مبتلا ہوجاؤ لیکن الله نے تمہارے لئے کفر لئے ایمان کو محبوب بنادیا ہے اور اسے تمہارے دلوں میں سجادیا ہے اور تمہارے لئے کفر اور بداعمالی اور نافر مانی سے سخت کراہت پیدا کردی ہے۔ یہی وہ لوگ ہیں جو ہدایت یافتہ ہیں۔

ایک حدیث ہے کہ اَسْ وَ ذ ، ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے بیان کیا کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ جبتم میں سے کسی نے روزہ

(30)

دیتاہوں)۔ فرمایا: جبتم گفتگو کروتو تج بولو۔ جبتم وعدہ کروتو وفا کرو۔ جب تمہارے پاس امانت رکھی جائے تو عندالطلب دے دیا کرو۔ (ٹال مٹول نہیں ہونی چاہئے)۔ اپنے فروج کی حفاظت کرو بخض بھرسے کام لو۔اوراپنے ہاتھوں کوظلم سے روکے رکھو۔

(مسند احمد بن حنبل جلد ۵ صفحه ۳۲۳ مطبوعه بیروت)

حضرت ابوسعید خدری روایت کرتے ہیں کہ نبی عظیمی نے فرمایا: رستوں پر
مجلسیں لگانے سے بچو۔ انہوں نے عض کیایا رسول اللہ! ہمیں رستوں میں مجلس لگانے
کے سواکوئی چارہ نہیں۔ اس پر رسول اللہ علیمی نے فرمایا: پھر رہتے کاحق ادا کرو۔
انہوں نے عض کیا پھراس کا کیاحق ہے؟ آپ نے فرمایا: ہرآنے جانے والے کے
سلام کا جواب دوغض بصر کرو، راستہ دریافت کرنے والے کی راہنمائی کرو، معروف
باتوں کا تھم دواورنا پندیدہ باتوں سے روکو۔

(مسند احمد بن حنبل جلد ۲ صفحه ۱۱ مطبوعه بیروت)
حفرت اقد س می موجود علیه السلام فرماتے بین که: - " قرآن شریف نے جو
که انسان کی فطرت کے تقاضوں اور کمزوریوں کو مدنظر رکھ کر حسب حال تعلیم ویتا ہے
کیا عمده مسلک اختیار کیا ہے۔ ﴿ قُسلُ لِللّٰهُ مُؤْمِنِیْنَ یَعُمُضُوْا مِنْ اَبْصَادِ هِمْ
وَیَ حُفظُوْا قُرُوْجَهُمْ . ذٰلِکَ اَذْکی لَهُمْ ﴾ درا) کہ توابیان والوں کو کہدو ہے
کہ وہ اپنی نگا ہوں کو نیچار کیس اور اپنے سوراخوں کی حفاظت کریں۔ بیرو ممل ہے جس
سے ان کے نفوس کا تزکیہ ہوگا۔ فروج سے مراد صرف شرمگاہ ہی نہیں بلکہ برایک

(۱) المنور آیت ۳۱

سوراخ جس میں کان وغیرہ بھی شامل ہیں اوران میں اس امر کی مخالفت کی گئی ہے کہ غیر محورت کا راگ وغیرہ سنا جاوے۔ پھر یا در کھو کہ ہزار در ہزار تجارب سے بیہ بات ثابت شدہ ہے کہ جن باتوں سے اللہ تعالی روکتا ہے آخر کا رانسان کوان سے رکنا ہی پڑتا ہے'۔

(ملفوظات جلد ٤صفحه ١٣٥)

پھرآپ فرماتے ہیں: "اسلام نے شرائط پابندی ہردو ورتوں اور مردوں کے واسطے لازم کئے ہیں۔ پردہ کرنے کا تھم جیسا کہ ورتوں کو ہے مردوں کو بھی ویسا ہی تاکیدی تھم ہے غض بھرکا۔ نماز، روزہ، زکوۃ، جج ، حلال وحرام کا امتیاز، خدا تعالیٰ کے احکام کے مقابلہ میں اپنی عادات رسم ورواج کور ک کرنا وغیرہ وغیرہ ایک پابندیاں ہیں جن سے اسلام کا دروازہ نہایت ہی تنگ ہے اور یہی وجہ ہے کہ ہرایک شخص اس دروازے میں داخل نہیں ہوسکتا"۔

(ملفوظات جلد ۵صفحه ۱۱۲ جدید ایڈیشن) اس سے مردول کو وضاحت ہوگئ ہوگی کہ ان کی بھی نظریں ہمیشہ نیجی رہنی چاہئیں۔حیاصرف عورتوں کے لئے بی نہیں مردول کے لئے بھی ہے۔ پھرآپ فرماتے ہیں: '' خدائے تعالیٰ نے خلق احصان یعنی عفت کے حاصل

پھراپ فرمائے ہیں: خدائے تعالی نے میں احصان یی عقت کے جاس کرنے کیلئے صرف اعلی تعلیم ہی نہیں فرمائی بلکہ انسان کو پاک وامن رہنے کیلئے پانچ علاج بھی ہتلا دیئے ہیں۔ یعنی یہ کہا پی آئکھوں کو نامحرم پر نظر ڈالنے سے بچانا۔ کانوں کو نامحرموں کی آ واز سننے سے بچانا۔ نامحرموں کے قصے نہ سننا۔ اور الیمی تمام تقریبوں سے جن میں اس بدفعل کے پیدا ہونے کا اندیشہ ہوا بے تیک بچانا۔ اگر نکاح نہ ہوتو روزہ

(28)

آپ نے فرمایا ہے کہ ایسی چیزوں سے دوررہوجن سے خیال بھی دل میں پیدا ہوسکتا ہو۔ نو جوانوں میں بعض اوقات بیا حساس نہیں رہتا۔ فلمیں دیکھنے کی عادت ہوتی ہے اورالی فلمیں دیکھنے ہیں جواس قابل نہیں ہوتیں کہ دیکھی جا کیں۔ بڑی اخلاق سے گری ہوئی ہوتی ہیں۔ ان سے بھی بچنا چاہئے۔ ریبھی زنا کی ایک فتم ہی ہے۔

## بدنظری سے بچو

پھردوسری شرط میں تیسری قتم کی برائی بدنظری سے بیچنے کی ہے۔اب یہ کیا ہے بیغضِ بصرہے۔

ایک حدیث ہے کہ ابور یحانہ روایت کرتے ہیں کہ وہ ایک غزوہ میں رسول اللہ عظیمی کے حدیث ہوئے سنا:
علیمی کے ساتھ تھے۔ایک رات انہوں نے رسول اللہ علیمی کو یہ فرماتے ہوئے سنا:
'' آگ اس آنکھ پر حرام ہے جو اللہ تعالیٰ کی راہ میں بیدار رہی۔اور آگ اس آنکھ پر حرام ہے جو اللہ تعالیٰ کی خشیت کی وجہ ہے آنسو بہاتی ہے'۔

ابوشری کہتے ہیں کہ ممیں نے ایک رادی کو یہ کہتے ہوئے سا ہے کہ آنخضرت علی ہے ہوئے سا ہے کہ آنخضرت علی ہے کہ اس آنکھ پرحرام ہے جواللہ تعالی کی حرام کردہ اشیاء کود کھنے کی بجائے جھک جاتی ہے۔اوراس آنکھ پر بھی حرام ہے جواللہ عزوجل کی راہ میں چھوڑ دی گئی ہو۔

(سنن دارمی ، کتاب الجهاد ، باب فی الذی یسهر فی سبیل الله حارساً)

پر ایک حدیث ہے عبادہ بن صامت رضی الله عنه روایت کرتے ہیں که

تی علیہ نے فرمایا کہتم اپنے بارہ میں چھ باتوں میں مجھے ضانت دیدو۔

(رسول الله عظی فرمارے ہیں کہ میں شہیں جنت میں جانے کی بشارت

#### زناہیے بچو

پھرای شرط دوم میں زناہے بیخے کی شرط ہے۔ تواس بارہ میں اللہ تعالی فرماتا ہے: ﴿ وَلَا تَقْرَ بُوْا الزِّنْی اِنَّهُ کَانَ فَاحِشَةً. وَسَاءَ سَبِیْلًا ﴾ (بنی اسرائیل آیت ٣٣) یعنی زناکے قریب نہ جاؤیقیناً یہ بے حیائی ہے اور بہت براراستہ ہے۔

ایک حدیث ہے۔ محمد بن سیرین روایت کرتے ہیں کہ آنخضرت علیہ نے درج ذیل امور کی نصیحت فرمائی، پھرایک کمبی روایت بیان کی جس میں سے ایک نصیحت سیے کہ عفت یعنی پاکدامنی اور سچائی، زنا اور کذب بیانی کے مقابلہ میں بہتر اور باتی رہنے والی ہے۔

(سنن دار قطنی ، کتاب الوصایا، باب مایستحبّ بالوصیة من التشهد والکلام) یبال زنا اور جموث دونول کو اکشابیان کیا گیا ہے اس سے بیجی پند چاتا ہے کہ جموٹ کتنا بڑا گناہ ہے۔

حفرت اقدس مسيح موعودعليه السلام فرماتے بيں كه:

'' زنا کے قریب مت جاؤلینی الی تقریبوں سے دور رہوجن سے بیے خیال بھی دل میں پیدا ہوسکتا ہو۔ اور ان راہوں کو اختیار نہ کر دجن سے اس گناہ کے وقوع کا اندیشہ ہو۔ جوزنا کرتا ہے وہ بدی کو انتہا تک پہنچادیتا ہے۔ زنا کی راہ بہت بری ہے یعنی منزل مقصود سے روکتی ہے اور تہاری آخری منزل کیلئے سخت خطرنا ک ہے۔ اور جس کو کاح میسر نہ آ وے چاہئے کہ وہ اپنی عفت کو دوسر سے طریقوں سے بچاو ہے۔ مثلاً روزہ رکھے یا کم کھاوے یا پنی طاقتوں سے تن آزار کام لے۔''

(اسلامي اصول كي فلاسفي. روحاني خزائن جلد١٠ صفحه٣٣٢)

(26)

حضرت اقدس مسيح موعود عليه السلام مزيد فرمات بين:

'' اورمنجملہ انسان کی طبعی حالتوں کے جواس کی فطرت کا خاصہ ہے جائی ہے۔ انسان جب تک کوئی غرض نفسانی اس کی محرک نه ہوجھوٹ بولنانہیں جا ہتا۔اورجھوٹ کے اختیار کرنے میں ایک طرح کی نفرت اور قبض اپنے دل میں یا تاہے۔ای وجہ سے جس شخص کا صریح جھوٹ ثابت ہو جائے اس سے ناخوش ہوتا ہے اور اس کو تحقیر کی نظر ہے دیکھا ہے۔لیکن صرف یہی طبعی حالت اخلاق میں داخل نہیں ہوسکتی بلکہ بیجے اور د یوانے بھی اس کے یابندرہ سکتے ہیں۔ سواصل حقیقت سے کہ جب تک انسان ان نفسانی اغراض سے علیحدہ نہ ہو۔ جوراست گوئی سے روک دیتے ہیں تب تک حقیقی طور پرراست گونہیں تھہرسکتا۔ کیونکہ اگرانسان صرف ایس باتوں میں بچ بولے جن میں اس کا چندال ہرج نہیں ( کچھ حرج نہیں ) اور اپنی عزت یا مال یا جان کے نقصان کے وقت جھوٹ بول جائے اور پچ بولنے سے خاموش رہے تو اس کو دیوانوں اور بچوں بر کیا فوقیت ہے۔کیا یا گل اور نابالغ لڑ کے بھی ایسا بچ نہیں بولتے ؟ دنیا میں ایسا کوئی بھی نہیں ہوگا کہ جو بغیر کسی تح یک کے خواہ خواہ جھوٹ بولے۔ پس ایسا پچ جو کسی نقصان کے وقت چھوڑا جائے حقیقی اخلاق میں ہرگز داخل نہیں ہوگا۔ پچ کے بولنے کا بڑا بھاری محل اور موقع وہی ہے جس میں اپنی جان یا مال یا آ بروکا اندیشہ ہو۔اس میں خدا کی تعلیم ہیہے۔ ﴿ فَسَاجْتَ نِبُوا الرَّجْسَ مِنَ الْآوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّور ﴾ . (١) ﴿ وَلَا يَاْبَ الشُّهَدَآء ُ إِذَا مَا دُعُوا ﴾ . (٢) ﴿ وَلَا تَكْتُمُواْ الشُّهَادَةَ وَ مَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ اثِمٌ قَلْبُهُ ﴾. ٣٠ ﴿ وَ إِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ

(١) الحج آيت ٣١. (٢) البقرة آيت ٢٨٣. (٣) البقرة آيت ٢٨٢.

" بتوں کی پرستش اور جھوٹ ہولئے سے پر ہیز کرو۔ یعنی جھوٹ بھی ایک بت ہے جس پر بھروسہ کرنے والا خدا کا بھروسہ چھوڑ ویتا ہے۔ سوجھوٹ ہولئے سے خدا بھی ہاتھ سے جا تا ہے۔ اور پھر فرمایا کہ جب تم پچی گواہی کے لئے بلائے جا وُ تو جانے سے انکارمت کرو۔ اور پچی گواہی کومت چھپا وَ اور جو چھپائے گااس کا دل گنہگار ہے۔ اور جب تم بولوتو وہی بات منہ پر لا وُ جوسرا سر پچی اور عدالت کی بات ہے اگر چہتم اپنے کی قریبی پر گواہی دو۔ حق اور انصاف پر قائم ہوجا و۔ اور چاہیے کہ ہرایک گواہی تمہاری خدا کے لئے ہو۔ جھوٹ مت بولوا گر چہ بچی ہو لئے سے تمہاری جانوں کو نقصان پنچے۔ یااس سے تمہارے مال باپ کو ضرر پنچے یا اور قریبیوں کو جیسے بیٹے وغیرہ کو۔ اور چاہئے کہ کسی قوم کی دشمنی تمہیں تجی گواہی سے نہ روے ۔ سچے مرداور تجی عور تیں بڑے بڑے اجر پائیس گے۔ ان کی عادت ہے کہ اور وں کو بھی بچے کی تھیجت دیتے ہیں۔ اور چھوٹوں کی مجلسوں میں نہیں بیٹھتے"۔

(اسلامي اصول كي فلاسفي .روحاني خزائن جلد١٠ صفحه٣١١.٣١٠)

(25)

<sup>(</sup>۱) الانعام آیت ۱۵۳ (۲) النساء آیت ۱۳۱ (۳) السائدة آیت ۹. (۲) الاحزاب آیت ۳۱ (۵) العصر آیت ۲ (۲) الفرقان آیت ۲۳.

(مؤطا امام مالک باب ماجاء فی الصدق و الکذب) پھر مند احمد بن خنبل کی ایک حدیث ہے۔حضرت ابو ہریرہ رضی الله عنه روایت کرتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے کسی چھوٹے یچ کوکہا آؤمیں متہیں کچھ دیتا ہوں پھروہ اس کو دیتا کچھ نہیں تو یہ چھوٹ میں شار ہوگا۔

(مسند احمد بن حنبل جلد ۲ صفحه ۳۴۹ مطبوعه بیروت)

یر بیت کے لئے بہت ضروری ہے۔ بچول کی تربیت کے لئے دیکھیں نداق

نداق میں بھی الی با تیں نہیں ہونی چاہئیں۔ورندای طرح نداق نداق میں بی بچول کو

بھی غلط بیانی کی عادت پڑجاتی ہے جوآ گے چل کر جب کی عادت ہوجائے تو جھوٹ

بو لنے میں بھی عارنہیں سجھتے اور اس کا احساس بی ختم ہوجا تا ہے۔

حضرت ابن مسعود رضی الله عند بیان کرتے ہیں کہ آنخضرت علیا ہے۔ فرمایا سپائی نیکی کی طرف نے جاتی ہے اور نیکی جنت کی طرف اور جوانسان ہمیشہ سپج ہولے الله تعالیٰ کے نزدیک وہ صدیق لکھا جاتا ہے اور جھوٹ گناہ اور فسق و فجور کی طرف اور جوآ دمی ہمیشہ جھوٹ بولے وہ اللہ تعالیٰ کے باتا ہے اور فسق و فجور جہنم کی طرف اور جوآ دمی ہمیشہ جھوٹ بولے وہ اللہ تعالیٰ کے بات کھا جاتا ہے۔

(بخاری ، كتاب الادب، باب قول اللّه اتّقوا اللّه وكونوا مع الصّادقين) حضرت عبدالله بن عمر بن عاص دوايت كرتے بين كمايك فخص نبى عليه كى عليه كى خدمت بين حاضر جوا اور عرض كيا يارسول الله جنت كاعمل كيا ہے۔ آخضور عليه في الله عند كاعمل كيا ہے۔

مبتلاء فجور ہوگیا۔

فرمایا: سی بولنا۔ اور جب کوئی بندہ سی بولتا ہے تو وہ فرمانبردار بن جاتا ہے۔ اور جب وہ فرمانبردار بن جاتا ہے۔ اور جب کوئی حقیقی مومن ہوجاتا ہے تو انجام کاروہ جنت میں داخل ہوجاتا ہے۔ اس شخص نے دوبارہ دریافت کیا کہ یارسول اللہ دوزخ میں لے جانے والاعمل کون ساہے۔ آنخضرت علیا ہے فرمایا: جھوٹ۔ ایک شخص جھوٹ بولتا ہے تو نافرمانی کرتا ہے اور جب کوئی نافرمانی کرتا ہے تو کفر کرتا ہے اور جب کوئی نافرمانی کرتا ہے تو کفر کرتا ہے اور جب کوئی نافرمانی کرتا ہے۔ اور جب کوئی نافرمانی کرتا ہے۔ اور جب کوئی نافرمانی کرتا ہے۔ اور جب کوئی نافرمانی کرتا ہے۔

(مسند احمد بن حنبل جلد ۲ صفحه ۱۷۲ مطبوعه بیروت) حضرت اقدس مسیح موعودعلیه السلام فرماتے ہیں:

'' قرآن شریف نے جھوٹ کو بھی ایک نجاست اور رجس قرار دیا ہے۔جیسا کے فرمایا ہے۔ ﴿ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَالْحِسَبُوا قَوْلَ الزُّودِ ﴾ (1) دیکھو یہاں جھوٹ کو بت کے مقابل رکھا ہے اور حقیقت میں جھوٹ بھی ایک بت بی ہے۔ ورنہ کیوں سچائی کو چھوڑ کر دوسری طرف جاتا ہے۔ جیسے بت کے پنچ کوئی حقیقت نہیں ہوتی اسی طرح جھوٹ کے پنچ بجر ملتم سازی کے اور پچھ بھی نہیں ہوتا۔ جھوٹ بولنے والوں کا اعتبار یہائتک کم ہوجاتا ہے کہ اگروہ سے کہیں تب بھی یہی خیال ہوتا ہے کہ اس میں بھی پچھ جھوٹ کی ملاوٹ نہ ہو۔ اگر جھوٹ بولنے والے چاہیں کہ ہارا جھوٹ کے اس میں بھی کچھ جھوٹ کی ملاوٹ نہ ہو۔ اگر جھوٹ بولنے والے چاہیں کہ ہارا جھوٹ کی عادت ان کو ہوگی۔''

(ملفوظات جلد سوم صفحه ۲۵۰)

(١)الحج آيت٣١.

\_\_(

(23)

خیال آیا اور ساتھ ہی بیر خیال آتا کہ جب پکڑا گیا تو آنخضرت علیا کے سامنے پیش ہوں گا۔ جھوٹ نہ بولنے کا وعدہ کیا ہے۔ بچ بولا تو یا تو شرمندگی ہوگی یا سزا ملے گی۔ اس طرح آہتہ آہتہ کر کے اس کی تمام برائیاں ختم ہوگئیں۔ اصل میں تو جھوٹ ہی تمام برائیوں کی جڑ ہے۔ برائیوں کی جڑ ہے۔

اب اس كى مَين مزيد وضاحت كرتا بول قرآن كريم مين الله تعالى فرماتا ع ﴿ ذَٰلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَالْحِلَّثُ لَكُمُ اللّهُ فَهُو خَيْرٌ لَّهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَالْحِلَّثُ لَكُمُ اللّهُ فَهُو خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ وَالْحَتَنِبُوْ اللّهِ فَهُو خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ وَالْحَتَنِبُوْ اقَوْلَ اللّهُ فَالْمَتَنِبُوْ اللّهِ فَاللّهُ عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوْ اللّهِ خَسَ مِنَ الْآوْثَانِ وَاجْتَنِبُوْ اقَوْلَ اللّهُ وَلَا مَا يُتَلّمُ فَا عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوْ اللّهِ خَسَ مِنَ الْآوْثَانِ وَاجْتَنِبُوْ اقَوْلَ اللّهُ وَلَا مَا يُتَلّمُ اللّهُ وَلَا مَا يَتَلَالًا كُلّهُ وَلَا مَا لَهُ وَلَا مِنْ اللّهُ وَلَا مَا لَهُ وَلَا مَا لَوْلَا مَا لَيْتُولُونَ وَاجْتَنِبُوْ اللّهُ وَلَا مَا لَوْ فَاللّهُ وَلَا مَا لَا لَهُ مَا لَكُمْ اللّهُ وَلَا مَا لَا لَهُ اللّهُ وَلَا مَا لَوْلَا مَا لَهُ اللّهُ فَاللّهُ وَلَا مَا لَا لَهُ مَا لَا لَهُ مَا لَا لَهُ اللّهُ فَالْمُ وَلَا مَا لَوْلَا مَا لَوْ اللّهُ فَاللّهُ فَالْمُ لَا لَهُ مَا لَيْتُولُونَ اللّهُ لَا مُنا لَمُ اللّهُ فَالْمُ لَا لَهُ مِنْ اللّهُ وَلَا مَا لَكُونُ اللّهُ مَا لَمُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا مُنَا لَهُ لَا لَهُ مَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ مَا لَاللّهُ فَلَا لَهُ مُنْ اللّهُ وَلَا مَا لَا لَهُ مُنْ اللّهُ لَا لَهُ مَا لَا لَهُ مُنا لَا لَا لَهُ مُنَا لَا لَهُ مُنْ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ مِنْ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا لَا عَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا عَلَيْكُمْ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَا عَلَى اللّهُ وَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عِلْمُ لَا لَا عَلَيْكُولُ اللّهُ وَلَا لَا لَا عَلَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلْمُ عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلّا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا

اس کا ترجمہ بیہ ہے: اور جو بھی اُن چیز وں کی تعظیم کرے گا جنہیں اللہ نے حرمت بخشی ہے تو بیاس کے لئے اس کے ربّ کے نزد یک بہتر ہے۔ اور تمہارے لئے چو پائے طلال کردیئے گئے سوائے ان کے جن کا ذکر تم سے کیا جاتا ہے۔ پس بتوں کی پلیدی سے احتراز کرواور جھوٹ کہنے سے بچو۔

يهال شرك كساته جموث بحى ركها كيا به . پُرفر مايا: ﴿ اَ لَا لِلْهِ الدِّينُ الْمُحَالِي مَا نَعْبُدُهُمْ اِلَّا لِيُقَرِّبُوْنَا اِلَى اللهَ وَاللَّهِ مَا نَعْبُدُهُمْ اِلَّا لِيُقَرِّبُوْنَا اِلَى اللَّهَ لَا يَهْدِى اللَّهِ زُلْفَى وَ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَا هُمْ فِيْهِ يَخْتَلِفُوْنَ وَ اِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ (الزمر آيت )

ترجمہ: خبردار! خالص دین ہی اللہ کے شایانِ شان ہے اور وہ لوگ جنہوں نے اُس کے سوا دوست اپنا لئے ہیں ( کہتے ہیں کہ) ہم اس مقصد کے سوا اُن کی

عبادت نہیں کرتے کہ وہ ہمیں اللہ کے قریب کرتے ہوئے قرب کے اونچے مقام تک پہنچادیں۔ یقیناً اللہ اُن کے درمیان اُس کا فیصلہ کرے گاجس میں وہ اختلاف کیا کرتے تھے۔اللہ ہرگز اُسے ہدایت نہیں دیتا جوجھوٹا (اور )سخت ناشکرا ہو۔

صیح مسلم میں ایک حدیث ہے۔عبداللہ بن عمروا بن العاص دوایت کرتے ہیں کہرسول اللہ علی ہے خرمایا چار باتیں ایس چیں جوجس میں پائی جائیں وہ خالص منافق ہے۔ اورجس میں ان میں سے ایک بات پائی جائے اس میں نفاق کی ایک خصلت یائی جاتے ہے۔ یہاں تک کہوہ اس کوچھوڑ دے۔

(۱) جب وہ گفتگو کرتا ہے تو کذب بیانی سے کام لیتا ہے۔ (جب وہ باتیں کررہا ہوتا ہے تواس میں جھوٹ کی ملاوٹ ہوتی ہے اور جھوٹی باتیں کررہا ہوتا ہے )۔

(۲) اور جب معاہدہ کرتا ہے توغداری کا مرتکب ہوتا ہے۔

(m)اور جب وعدہ کرتا ہے تو وعدہ خلافی کرتا ہے۔ ( یہ بھی جھوٹ کی ایک شم ہے )۔

(4)اور جب جھکڑتا ہےتو گالی گلوچ سے کام لیتا ہے۔

بیساری باتیں جھوٹ سے تعلق رکھنے والی ہیں۔

پھرایک حدیث ہے۔حضرت امام مالک بیان کرتے ہیں کہ مجھے یہ بات پنچی ہے کہ عبد بات پنچی ہے کہ عبد اللہ بن مسعود گا کہا کرتے تھے۔ تہمیں سچائی اختیار کرنی چاہئے کیونکہ سچائی نیکی کی طرف را ہنمائی کرتی ہے۔ جھوٹ سے بچو کی طرف را ہنمائی کرتی ہے۔ جھوٹ سے بچو کیونکہ جھوٹ نافر مانی کی طرف لے جاتا ہے اور نافر مانی جہنم تک پہنچا ویتی ہے۔ کیا آپ کومعلوم نہیں کہ کہا جاتا ہے کہ اس نے بچے بولا اور فرما نبر دار ہو گیا اور جھوٹ بولا تو

20) -

(21)

### دوسرى شرط بيعت

'' یہ کہ جھوٹ اور زیا اور بدنظری اور ہرایک فسق و فجو راور ظلم اور خیات کے طریقوں سے بچتار ہے گا دیا تت اور فسا داور بعناوت کے طریقوں سے بچتار ہے گا اور نفسانی جوشوں کے وقت ان کامغلوب نہیں ہوگا اگر چہ کیسا ہی جذبہ پیش آ وے''۔ اگر چہ کیسا ہی جذبہ پیش آ وے''۔ اس ایک شرطیں نوشم کی برائیاں بیان کی گئی ہیں کہ ہربیعت کرنے والے کو،

اس ایک شرط میں نوقتم کی برائیاں بیان کی گئی ہیں کہ ہربیعت کرنے والے کو، ہراس شخص کو جواپنے آپ کو حضرت اقدیں سے موعود علیہ السلام کی جماعت میں شامل ہونے کا دعویٰ کرتا ہے ان برائیوں سے بچنا ہے۔

## سب سے بڑی برائی ۔جھوٹ

اصل میں توسب سے ہڑی ہرائی جموث ہے۔اس لئے جب کی خص نے آئے خصرت علیقے سے یہ کہا کہ مجھے کوئی الی تھیجت کریں جس پر ممیں عمل کرسکوں کیونکہ میرے اندر بہت ساری برائیاں ہیں اور تمام برائیوں کومیں چھوڑ نہیں سکتا۔آپ نے فرمایا کہ بیر عہد کرو کہ ہمیشہ تج بولو گے اور بھی جھوٹ نہیں بولو گے۔اس وجہ سے ایک ایک کرے اس کی ساری برائیاں چھوٹ گئیں کیونکہ جب بھی اسے کی برائی کا

18

محبت وغیرہ شعارعبودیت میں دوسرے کوخدا تعالیٰ کا شریک نہ گرداننا اوراسی میں کھوئے جانا''۔

(سراج الدین عیسانی کے چارسوالوں کا جواب. روحانی خزائن جلد ۱۲) صفحه۳۵۰،۳۲۹)

اس کی پہلے میں نے مختصر وضاحت کردی ہے۔
حضرت خلیفۃ استے الاول رضی اللہ عنہ اس ضمن میں فرماتے ہیں:
'' اللہ تعالیٰ کے سوااس کے کسی اسم، کسی فعل اور کسی عبادت میں غیر کوشر یک کرنا، یہ شرک ہے۔ اور تمام بھلے کام اللہ تعالیٰ بھی کی رضا کے لئے کرے اس کا نام عبادت ہے۔ لوگ مانتے ہیں کہ کوئی خالق خدا تعالیٰ کے سوانہیں۔ اور یہ بھی مانتے ہیں کہ موت اور حیات خدا تعالیٰ بی کے ہاتھ میں اور قبضہ اقتدار و اختیار میں ہے۔ یہ مان کر بھی دوسر ہے کے لئے سجدہ کرتے ہیں مجموط ہو لتے ہیں اور طواف کرتے ہیں۔ مان کر بھی دوسر وں کے گئے سجدہ کرتے ہیں مجموط ہو لتے ہیں اور طواف کرتے ہیں۔ کر دوسروں کے روزوں کی عبادت کرتے ہیں۔ خدا تعالیٰ کے روزوں کو چھوڑ کر دوسروں کی عبادت کرتے ہیں۔ خدا تعالیٰ کے روزوں کو چھوڑ کر دوسروں کے حیادت کرتے ہیں۔ خدا تعالیٰ کے روزوں کو تھوڑ کی نے نی کی نمازیں پڑھے ہیں اور ان کے لئے زکو تیں دیتے ہیں۔ ان اوہا م باطلہ کی زیخ کئی کی نمازیں پڑھے ہیں اور ان کے لئے زکو تیں دیتے ہیں۔ ان اوہا م باطلہ کی زیخ کئی کے لئے اللہ تعالیٰ نے محدرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مبعوث فرمایا۔''

(خطبات نور صفحه ۸.۷)

ہزاروں بت جمع ہوں۔ بلکہ جو مخص کسی اینے کام اور مکر اور فریب اور تدبیر کو خدا کی سی عظمت دیتا ہے یاکسی انسان پرمجروسہ رکھتا ہے جوخدا تعالی بررکھنا جاہئے یا اپنےنفس کو و عظمت دیتا ہے جوخدا کو دینی جائے۔ان سب صورتوں میں وہ خدا تعالیٰ کے نز دیک بت برست ہے۔ بت صرف وہی نہیں ہیں جوسونے یا جاندی یا پیتل یا پھر وغیرہ سے بنائے جاتے اوران پر مجروسہ کیا جا تاہے بلکہ ہرایک چیزیا قول یافعل جس کو وہ عظمت دی جائے جوخداتعالی کاحق ہوہ خداتعالی کی نگاہ میں بت ہے۔ .... یادر ہے کہ حقیقی تو حید جس کا اقرار خدا ہم سے حالتا ہے اور جس کے اقرار سے نجات وابستہ ہے یہ ہے کہ خدا تعالیٰ کواپنی ذات میں ہرایک شریک سے خواہ بت ہو،خواہ انسان ہو، خواہ سورج ہو یا جاند ہو یا اپنانفس یا اپنی تدبیر اور مکر فریب ہومنزہ سمجھنا اور اس کے مقابل يركوئي قاورتجويز نهكرنا \_كوئي رازق نه ماننا \_كوئي مُسعِدّ اور مُدِّ ل خيال نه كرنا \_كوئي ناصراور مددگار قرار ندوینا۔ اور دوسرے بیکداین محبت اس سے خاص کرنا۔ اپنی عباوت ای سے خاص کرنا۔ اپنا تذلل ای سے خاص کرنا۔ اپنی امیدیں اس سے خاص کرنا۔ اپنا خوف ای سے خاص کرنا۔ پس کوئی تو حید بغیر ان تین فتم کی شخصیص کے کامل نہیں ہوسکتی۔اوّل ذات کے لحاظ سے توحید لیعنی مید کہ اس کے وجود کے مقابل پرتمام موجودات كومعدوم كي طرح سجصااورتمام كو بإلكة الذات اور بإطلة الحقيقت خيال كرنابه دوم صفات کے لحاظ ہے تو حید بعنی یہ کہ ربو بیت اور الوہیت کی صفات بجز ذات باری کسی میں قرار نہ دینا۔اور جو بظاہر رب الانواع یا فیض رسان نظر آتے ہیں ہیاسی کے ہاتھ کا ایک نظام یقین کرنا۔ تیسرے اپنی محبت اور صدق اور صفا کے لحاظ سے تو حید یعنی

215

(17

نے فرمایا۔ ہاں! البتہ میری امت مثم وقمر، بنوں اور پقروں کی عبادت تو نہیں کریں گے۔ مگر اپنے اعمال میں ریاء سے کام لیں گے اور مخفی خواہشات میں مبتلا ہو جائیں گے۔ مگر اپنے اعمال میں سے کوئی روزہ دار ہونے کی حالت میں مج کرے گا پھر اس کواس کی کوئی خواہش معارض ہوگئی تو وہ روزہ ترک کر کے اس خواہش میں مبتلا ہوجائے گا۔

(مسند احمد بن حنبل جلد اصفحه ۱۲۴ مطبوعه بيروت)

شرك كى مختلف اقسام

گوجس طرح اس حدیث سے ظاہر ہے کہ ظاہری شرک، بتوں، مورتیوں،

چاندگی عبادت کر کے نہ بھی ہوتو ریاءاورخواہشات کی پیروی بھی شرک ہے۔اگرایک
ماتحت اپنے افسر کی اطاعت سے بڑھ کرخوشامد کی حد تک اس کے آگے پیچھے پھرتا ہے
اورخیال کرتا ہے کہ اس سے میری روزی وابستہ ہےتو یہ بھی شرک کی ہی ایک قتم ہے۔
اگر کسی کواپنے بیٹوں پر ناز ہے کہ میرے اشنے بیٹے بیں اور بیر بڑے ہور ہے بیں اور کام
پرلگ جائیں گے، کمائیں گے، مجھے سنجالیں گے اور اب میں آرام سے اپنی بقیہ عمر
گزاروں گا۔ یا میرے ان جوان بیٹوں کی وجہ سے میرے شریک میرا مقابلہ نہیں
کرسکیں گے۔ (برصغیر میں بلکہ ساری تیمری دنیا میں شریکے کی ایک بڑی گندی رسم
کوجاتے ہیں یا معذور ہوجاتے ہیں توالیے تخص کے تو تمام سہارے ختم ہوگئے۔

ہوجاتے ہیں یا معذور ہوجاتے ہیں توالیے تخص کے تو تمام سہارے ختم ہوگئے۔

موجاتے ہیں یا معذور ہوجاتے ہیں توالیے تخص کے تو تمام سہارے ختم ہوگئے۔

محضرت افد کی موجود علیہ السلام فرماتے ہیں:
دو حیوصرف اس بات کا نام نہیں کہ منہ سے لَا اِللّٰہ اِللّٰہ اِللّٰہ اللّٰہ کہیں اور دل میں
دور میں میں بات کا نام نہیں کہ منہ سے لَا اِللّٰہ اِللّٰہ اللّٰہ کہیں اور دل میں
دور میں میں بات کا نام نہیں کہ منہ سے لَا اِللّٰہ اِللّٰہ اللّٰہ کہیں اور دل میں
دور میں بات کا نام نہیں کہ منہ سے لَا اِللّٰہ اِللّٰہ اللّٰہ کہیں اور دل میں
دور میں بات کا نام نہیں کہ منہ سے لَا اِللٰہ اِللّٰہ اِللّٰ

مغفرت ہوگی مگر شرک کوخدانہیں بخشے گا۔ پس شرک کے نز دیک مت جاؤ اور اس کو گرمت کا درخت سمجھو''۔

(ضمیمه تحفه گولؤویه روحانی خزانن جلد17 صفحه 324-323 حاشیه)

پر فرمایا: " یہاں شرک سے صرف یہی مراد نہیں کہ پھروں وغیرہ کی پرستش کی
جائے بلکہ یہایک شرک ہے کہ اسباب کی پرستش کی جاوے اور معبودات و نیا پرزورویا
جادے۔ای کا نام شرک ہے '۔

(الحكم جلد7 نمبر24 مورخه 30 جون 1903 صفحه 11)

پر قرآن شریف میں الله تعالی فرما تا ہے ﴿ وَاِذْ قَالَ لُقَمْنُ لِا بْنِهِ وَهُوَ

يَعِظُهُ يَنْهُ نَى لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ لِآنَ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيْمٌ ﴾ (لقمن آیت ۱۳)

اس كا ترجمه به ہے: اور جب لقمان نے اپنے بیٹے سے كہا جب وہ اسے نصیحت كرد ہاتھا كہ اے ميرے بيادے بيٹے اللہ كے ساتھ شريك نه تهم ايقيناً شرك ايك بہت براظلم ہے۔

آنخضرت علی امت میں شرک کا خدشہ تھا۔ چنانچ ایک حدیث ہے:
عبادہ بن نمی نے ہمیں شداد بن اوس کے بارہ میں بتایا کہ وہ رور ہے تھے۔ ان
سے بوچھا گیا کہ آپ کیوں رور ہے ہیں؟ اس پر انہوں نے کہا۔ مجھے ایک الی چیزیاد
آگئ تھی جو میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تی تھی اس پر مجھے رونا آگیا۔ میں
نے رسول اللہ علی ہے سناتھا آپ نے فرمایا۔ میں اپنی امت کے بارہ میں شرک اور
مخفی خواہشوں سے ڈرتا ہوں۔ رادی کہتے ہیں۔ میں نے عرض کیایارسول اللہ! کیا آپ
کی امت آپ کے بعد شرک میں مبتلا ہوجائے گی؟ اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

(15)

### پهلی شرط بیعت

"بیعت کنندہ سیج دل سے عہداس بات کا کرے کہ آئندہ اس وقت تک کہ قبر میں داخل ہو شرک سے مجتنب رہے گا''۔

## خداتعالی شرک کومعاف نہیں کرے گا

الله تعالى سورة النساءآيت ٩ ٢٩ ميں فرما تاہے: \_

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُّشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَّشَآءُ

وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرْى إِثْمًا عَظِيْمًا ﴾

اس کا ترجمہ بیہ کہ یقیناً اللہ معاف نہیں کرے گااس کو کہاس کا کوئی شریک تھبرایا جائے اوراس کے علاوہ سب کچھ معاف کردے گا جس کے لئے وہ چاہے۔ اور جواللہ کاشریک تھبرائے تو یقیناً اس نے بہت بڑا گناہ افتر اکیا ہے۔

حضرت اقدس می موجود علیه السلام اس ضمن میں فرماتے ہیں: "ای طرح خدانے قرآن میں فرمایا ﴿وَيَهْ فِيهِ مَا دُوْنَ ذَلِكَ ...الغ ﴾ لعنی ہرایک گناه کی

(13



218



وَعَدَاللهُ الَّذِيْنَ امَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الْصَّلِحَةِ لَيَسْتَخُلِفَنَّهُمْ فِ الْأَرْضِكُمَا السَّخُلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ السَّخُلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ فَي اللَّهِمُ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ لَهُمْ الَّذِي ارْتَضِي لَهُمْ وَلَيْبَدِ لَنَّهُمُ الَّذِي ارْتَضِي لَهُمْ وَلَيْبَدِ لَهُمْ وَلَيْبَدِ لَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ آمْنًا لَمُ وَلَيْبَدِ لَكُونَ فِي شَيْئًا وَمَنْ يَعْبُدُونَ فِي شَيْئًا وَمَنْ يَعْبُدُونَ فِي شَيْئًا وَمَنْ كَوْنَ فِي اللّهُ اللّهُ وَمَنْ كَوْنَ فِي شَيْئًا وَمَنْ كَوْنَ فِي شَيْئًا وَمَنْ كَوْنَ فِي شَيْئًا وَمَنْ كَوْنَ فِي شَيْئًا وَمَنْ كَوْنَ فِي اللّهُ اللّهُ وَلَا لَكُ هُمُ اللّهُ مِنْ فَي اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَمَنْ فَي اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَكُ هُمُ اللّهُ مِنْ وَعَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَنْ فَي اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلِهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

وَاقِيْمُواالصَّلُوةَ وَاتُواالزَّكُوةَ وَاطِيْعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞

لَا تَحْسَبَنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا مُعْجِزِيْنَ فِي الْآرُضِ وَمَا وْمُهُمُ النَّارُ وَلَبِئْسَ فِي الْأَرْضِ وَمَا وْمُهُمُ النَّارُ وَلَبِئْسَ الْمَصِيْرُ ﴿ وَلَبِئْسَ الْمُصِيرُ ﴿ فَالْمَصِيرُ ﴿ فَالْمُصِيرُ ﴿ فَالْمُصِيرُ اللَّهُ الْمُصِيرُ ﴾

۲۵۔ تم میں سے جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال بجا
لائے اُن سے اللّٰہ نے پختہ وعدہ کیا ہے کہ آئیس ضرورز مین
میں خلیفہ بنائے گا جیسا کہ اُس نے اُن سے پہلے لوگوں کو
خلیفہ بنایا اور اُن کے لئے اُن کے دین کو، جو اُس نے اُن
کے لئے پہند کیا، ضرور تمکنت عطا کرے گا اور اُن کی خوف
کی حالت کے بعد ضرور اُنہیں امن کی حالت میں بدل
دے گا۔ وہ میری عبادت کریں گے۔ میرے ساتھ کسی کو
شریک نہیں ٹھہرا کیں گے۔ اور جو اُس کے بعد بھی ناشکری
کرے تو یہی وہ لوگ ہیں جو نافر مان ہیں۔ ﷺ

ے ۵ ۔ اور نما زکو قائم کرواور زکو ۃ ادا کرواور رسول کی اطاعت کرو تا کہ تم پررحم کیا جائے ۔

۵۸۔ ہرگز گمان نہ کر کہ وہ لوگ جنہوں نے کفر کیا وہ (مومنوں کو) زمین میں بے بس کرتے پھریں گے جبکہان کا ٹھکانا آگ ہے اور بہت ہی بُراٹھکانا ہے۔ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُوَّا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ اللهُ وَأُولِلِكَ اللهُ وَالْوَلِلِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞

وَمَنْ يُّطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللهَ وَيَخْشَ اللهَ وَيَخْشَ اللهَ وَيَتَقُهِ فَأُولِإِكَ هُمُ الْفَآبِرُ وْنَ۞

وَاقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمْ لَهِنَ اَمُمُوا بِاللهِ جَهْدَ اَيْمَانِهِمْ لَهِنَ اَمُونَ مُوا مَرْتَهُمْ لَيَخْرُجُنَّ لَا قُلْلاً تُقْسِمُوا مَلَا عَدُّ مَعْرُوفَ لَمُ لَا إِنَّ اللهَ خَبِيْرُ بِمَا طَاعَةُ مَعْرُوفَ لَمُ لَا إِنَّ اللهَ خَبِيْرُ بِمَا تَعْمَلُونَ فَ مَعْرُوفَ فَيَ اللهَ خَبِيْرُ بِمَا تَعْمَلُونَ فَ مَا مُؤْنَ فَ

قُلُ اَطِيْعُوا الله وَاطِيْعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْ الله وَاطِيْعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْ الله وَعَلَيْكُمْ هَا تَوَلَّوْ الْوَافَا الله عَلَيْكُمْ مَا كُمِّلُتُمُ وَالْفَالْمُ الْمَاعُلُهُ وَهُ تَهْتَدُوا وَمَا كُمِّلُتُ هُ وَالْمَالِيُّ الْمُعِيْنُ ﴿ وَإِلْ الْبَلْغُ الْمُعِيْنُ ﴿ وَلِ اللَّالْبَلْغُ الْمُعِيْنُ ﴾ عَلَى الرَّسُولِ إلَّا الْبَلْغُ الْمُعِيْنُ ﴿

۵۲۔ مومنوں کا قول جب انہیں اللہ اور اس کے رسول کی طرف بلایا جاتا ہے تا کہ وہ ان کے درمیان فیصلہ کرے محض میے ہوتا ہے کہ ہم نے سنا اور اطاعت کی۔ اور یہی ہیں جو مراد پاجانے والے ہیں۔

۵۳۔اور جواللہ اوراس کے رسول کی اطاعت کرے اور اللہ سے ڈرے اور اس کا تفویٰ اختیار کرے تو یہی ہیں جو کا میاب ہونے والے ہیں۔

۳۵۔اورانہوں نے اللہ کی پختہ قسمیں کھائیں کہ اگر و انہیں کم دے تو وہ ضرور نکل کھڑے ہوں گے۔ تو کہہ دے کہ قسمیں نہ کھاؤ۔ دستور کے مطابق اطاعت (کرو)۔ یقیناً اللہ جوتم کرتے ہواس سے ہمیشہ باخبرر ہتا ہے۔

20۔ کہہ دے کہ اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کی اطاعت کرو۔ پس اگرتم پھر جاؤ تو اُس پر صرف اتن ہی ذمہ داری ہے جو اُس پر ڈالی گئی ہے۔ اور آم پر بھی اتن ہی ذمہ داری ہے جتنی تم پر ڈالی گئی ہے۔ اور اگرتم اس کی اطاعت کرو تو ہدایت یا جاؤ گے۔ اور رسول پر کھول کھول کر پیغام پہنچانے کے سوا کچھ ذمہ داری نہیں۔

لِيَجْزِيَهُمُ اللهُ آحُسَنَ مَا عَمِلُوُا وَيَزِيْدَهُمْ مِّنْ فَضْلِهِ ۚ وَاللهُ يَرُزُقُ مَنْ يَّشَاءُ بِغَيْرِحِسَابِ۞ مَنْ يَّشَاءُ بِغَيْرِحِسَابِ۞

وَالَّذِيْنَ كَفُرُوْ الْعُمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيْعَةِ يَّحْسَبُهُ الظَّمَاكُ مَاءً حَتَّى اِذَا بَعْ اللهُ عِنْدَهُ عَنْدَهُ فَوَقْهُ حَسَابَهُ وَاللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ فَ فَوَقْهُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ فَ فَوَقْهُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ فَ فَوَقْهُ حَسَابِ فَ فَوَقْهُ مَوْجُ مِنْ فَوْقِهُ سَمَابُ اللهُ اللهُ لَهُ نَوْ وَهُ مَوْجُ مِنْ فَوْقِهُ سَمَابُ اللهُ لَهُ نَوْ وَهُ مَوْجُ مِنْ فَوْقِهُ مَلَ اللهُ لَهُ نَوْ وَاللهُ اللهُ لَهُ نَوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقَ فَيَ اللهُ لَهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقَ فَيَ اللهُ لَهُ نَوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقَ فَيَ اللهُ لَهُ لَهُ نَوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَهُ نَوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَهُ نَوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَهُ نَوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَهُ نَوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَهُ لَهُ فَوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَهُ لَوْرًا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَهُ اللهُ لَهُ لَهُ وَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَهُ فَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَلهُ لَهُ لَهُ وَاللهُ مَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَهُ وَلَا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ لَهُ لَا لَهُ لَهُ وَلَا فَمَا لَهُ مِنْ نَوْرِقً عَلَى اللهُ اللهُ لَهُ لَهُ مُنْ اللهُ لَهُ مَنْ لَهُ مَنْ اللهُ اللهُ لَلهُ لَهُ مُنْ اللهُ اللهُ لَهُ مَنْ اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

99۔ تا کہ اللہ اُنہیں اُن کے بہترین اعمال کے مطابق جزا دے جو وہ کرتے رہے ہیں اور اپنے فضل سے اُنہیں مزید بھی دے اور اللہ جسے چاہتا ہے بغیر حساب کے رزق دیتا ہے۔

میں۔ اور وہ لوگ جنہوں نے کفر کیا ان کے اعمال ایسے سراب کی طرح ہیں جو چیٹیل میدان میں ہو جسے سخت پیاسا پانی گمان کرے یہاں تک کہ جب وہ اس تک پہنچ اسے کچھ نہ پائے اور اللہ کو اس جگہ پائے لیس وہ اسے اس کا پورا پورا حساب دے اور اللہ حساب چکا نے میں تیز ہے۔

الا یا (ان کے اعمال) اندھیروں کی طرح ہیں جو گہرے سمندر میں ہوں جس کوموج کے اوپر ایک اور موج نے ڈھانپ رکھا ہواوراس کے اوپر بادل ہوں۔ یہ ایسے اندھیرے ہیں کہ اُن میں سے بعض بعض پر چھائے ہوئے ہیں۔ جب وہ اپنا ہاتھ نکالتا ہے تو اسے بھی دیکھ نہیں سکتا۔ اور وہ جس کے لئے اللہ نے کوئی نور نہیں۔

فِي بُيُوْتِ آذِنَ اللهُ آنَ تُرفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا السُمُهُ لَيُسِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِ وَالْاصَالِ فَ السُمُهُ لَيُسِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِ وَالْاصَالِ فَي رَجَالٌ لا تُلْهِيهِمُ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَنْ دِجَالٌ لا تُلْهِيهِمُ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَنْ دِجَالٌ لا تُلْهِيهِمُ تِجَارَةٌ وَالْابَيْعُ عَنْ دِكْرِ اللهِ وَ إِقَامِ الصَّلُوةِ وَ إِيْتَآءِ الرَّكُوةِ " يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْاَبُهَارُ فَي اللهُ ال

سے کہ انہیں بلند کیا جائے اور ان میں اس کے نام کا ذکر ہے کہ انہیں بلند کیا جائے اور ان میں اس کے نام کا ذکر کیا جائے۔ ان میں صبح وشام اس کی تعلیج کرتے ہیں۔

۳۸۔ ایسے عظیم مرد جنہیں نہ کوئی تجارت اور نہ کوئی خرید وفر وخت اللہ کے ذکر سے یا نماز کے قیام سے یا ذکو ق کی ادائیگی سے غافل کرتی ہے۔ وہ اس دن رکو ق کی ادائیگی سے غافل کرتی ہے۔ وہ اس دن سے ڈرتے ہیں جس میں دل (خوف سے) اُلٹ کیا ہے ہور ہے ہول گے اور آئے میں بھی۔



# تعلمی نصاب برائے ۱۳۰۳

قر آن مجيد

#### سُورَه النور (۲۲)

- جنوری تا جون ۲۰۱۳: آبات ۲۳ تا ۲۱
- جولائی تا دسمبر۲۰۱۳: آیات ۵۲ تا ۵۸

## مريث

- جنوری تا جون ۱۰۱۳: حدیث نمبرا تا ۵
- جولائی تا دسمبر ۱۰۱۳: حدیث نمبر ۲ تا ۱۰

كتاب

شر ائط بیعت اور احمدی کی ذمه داریاں

حضرت مرزا مسرور احمد خليفته المسيح الخامس الدالله تعالى

- جنوری تا جون ۱۰۰۳: شرائط ۱ تا ۵
- جولائی تادسمبر ۱۰۱۳: شرائط ۲ تا ۱۰